### ЎЗБЕКИСТОН РЕСПУБЛИКАСИ ОЛИЙ ВА ЎРТА МАХСУС ТАЪЛИМ ВАЗИРЛИГИ

## ЎЗБЕКИСТОН РЕСПУБЛИКАСИ ФАНЛАР АКАДЕМИЯСИ ФАЛСАФА ВА ХУКУК ИНСТИТУТИ

# БУХОРО ОЗИҚ-ОВҚАТ ВА ЕНГИЛ САНОАТ ТЕХНОЛОГИЯСИ ИНСТИТУТИ

Г.Н.Наврўзова

# БАХОУДДИН НАКШБАНД

#### БУХОРО

ФАЛСАФА ВА ХУКУК ИНСТИТУТИ НАШРИЁТИ 2009 Ушбу монографияда Нақшбандия таълимоти ва тариқати асосчиси, буюк инсон Баҳоуддин Нақшбанд (1318-1389) ҳаёт йўли, камолот даражалари, бунёдкор ғоялари ва таълимотидаги асосий тушунчалар ва манбалар таҳлили ёритилган. Баҳоуддин Нақшбанд ҳаётига оид Абдураҳмон Жомийнинг "Нафаҳот ул-унс" ва Али Сафийнинг "Рашаҳот айн-ул ҳаёт"дан айрим қисмларининг муаллиф томонидан таржимаси ва бошқа манбалар илова этилган.

Масъул мухаррир: Ўзбекистонда хизмат кўрсатган фан

арбоби, фалсафа фанлари доктори,

профессор, М.Н.Болтаев

Тақризчилар: фалсафа фанлари номзоди, доцент,

О.Т.Шарипова

фалсафа фанлари номзоди

Г.С.Юнусова

© Ўзбекистон Республикаси Фанлар Академияси Фалсафа ва хукук институти нашриёти, 2009 йил

#### КИРИШ

Жаҳоншумул аҳамиятга эга Нақшбандия таълимоти ва тариқати асосчиси Шоҳ Нақшбанд, Хожаи Бузург, Баҳоуддин Нақшбанд, Еттинчи пир номлари билан дунёга машҳур Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорий (1318-1389)нинг ҳаёт йўли ва меросини ўрганишга Истиҳлол даврида кенг имконият яратилди.

Бу даврда Бахоуддин Нақшбанд ҳаёти ва меросини ўрганиш тўрт йўналишда олиб борилди:

- 1. Давлат микёсида Бахоуддин Накшбанд хаёт йўли ва меросини ўрганишга эътибор берилиб, таваллуд санасига бағишлаб юбилей тантаналари ўтказилди.
- 2. Шарқшунос олимлар томонидан Бахоуддин Нақшбандга оид манбалар таржима қилинди.
- 3. Бахоуддин Нақшбанд ҳаётига оид асарлар, мақолалар нашр килинди.
- 4. Нақшбандия таълимотига оид илмий тадқиқот ишлари натижасида докторлик ва номзодлик ишлари ҳимоя қилинди.

Бахоуддин Нақшбанднинг юбилейини нишонлаш Ўзбекистон халқи учун ўзлигини англаш, миллий мафкура яратиш йўлида яна бир қутлуғ қадам бўлди. 1991 йилнинг декабрида Ўзбекистон Республикаси Президенти И.Каримов илк бор Қасри Орифонга келиб, Нақшбанд ҳазратларининг хоки пойини зиёрат ҳилди. Иккинчи марта 1992 йилнинг 2 октябридаги ташрифидан кейин улуғ бобомиз халқимизга яна қайтарилди. Ўзбекистон Республикаси Вазирлар Махкамасининг 1992 йил, 3 ноябрдаги "Бахоуддин Нақшбанд таваллудининг 675 йиллигига тайёргарлик кўриш ва уни ўтказиш ҳақида"¹ги қарори асосида тайёргарлик бошланди. Қарорда: 1. "Кўплаб фукаролар, уламолар ва Мовароуннахр мусулмонлари идорасининг 1993 йилда Шарқ халқлари тафаккури тараққиётига катта ҳисса қўшган аллома Баҳоуддин Нақшбанд таваллудининг 675 йиллигини нишонлаш ҳақидаги таклифлари қабул қилинсин", - деб ёзилган. Тадбирларни ўтказиш учун Вазирлар Махкамаси миллион сўм ажратди.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "Халқ сўзи". 1993 йил 3 ноябрь.

Юртбошимиз Ислом Каримов нафакат юбилейга тайёргарлик, меъморий обидада олиб борилаётган таъмирлаш ишлари билан кизикиб турди, балки барча вилоятларнинг хокимлари билан бирга Қасри Орифонга 1993 йил 16 сентябрь юбилей кунлари ташриф буюрди. Президент Накшбандия тарикати хусусида хикоя килувчи музейнинг лентасини кесиб, бу ерга биринчи бўлиб кадам кўйди. 1

йил, 27 майда Ўзбекистон Республикаси Вазирлар Нақшбанд "Бахоуддин ёдгорлик Махкамасининг мажмуаси тўғрисида"ги ташкил ЭТИШ қарори қуйидагилар таъкидланган: "Ислом оламининг беназир намояндаси Бахоуддин Нақшбанднинг жахон тафаккури хазинасига ва муқаддас динимиз ривожига қушган улкан хиссасини инобатга олиб, унинг меросини чукур ўрганиш, кенг тарғиб қилиш, эзгулик, маънавий комилликка чорловчи ғояларини ватандошларимиз, айниқса, ёш авлод қалби ва онгига сингдириш хамда буюк алломалар ёдгорлик мажмуаларини асраб-авайлаш ва янада ободонлаштириш борасидаги ишларни такомиллаштириш мақсадида Вазирлар Маҳкамаси ҚАРОР КИЛАДИ:

1. Ўзбекистон мусулмонлари идорасининг Бухоро вилоятида мустақил юридик шахс мақомига эга бўлган Бахоуддин Нақшбанд ёдгорлик мажмуаси марказини (кейинги ўринларда Марказ деб аталади) ташкил этиш тўғрисидаги таклифи маъкуллансин. Қайд этилсинки, ушбу Марказ таркибига Абдулхолиқ Гиждувоний ёдгорлик мажмуаси ҳам киритилади.

Марказ фаолиятини бошқариш ва мувофиқлаштириш, белгиланган вазифаларнинг самарали ижросини назорат қилиш мақсадида ташкил этилган Бошқарув кенгаши таркиби маъқуллансин.

- 2. Қуйидагилар Марказнинг асосий вазифалари этиб белгилангани маълумот учун қабул қилинсин:
- ноёб меъморий иншоот хисобланган Бахоуддин Нақшбанд ва Абдулхолиқ Ғиждувоний ёдгорлик мажмуаларини талаб даражасида сақлаш, асраб-авайлаш ва янада ободонлаштириш, уларнинг инфратузилмаларини ривожлантириш;
- ушбу муқаддас қадамжоларнинг мусулмон дунёсидаги нуфузини янада ошириш, бу ерга маҳаллий ва хорижий

4

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Жўрабоев Анвар, Отабоев Маннон, Бобомуродов Вали. Тасаввуф ахлининг султони //"Халқ сўзи". 1993 йил 21 сентябрь.

фукароларнинг кенг қўламдаги зиёратларини уюштириш, зиёратчилар учун барча зарур шарт-шароитларни яратиш;

- Баҳоуддин Нақшбанд ва унинг устоз-шогирдларининг илмийназарий мероси, ибратли ҳаётини ҳар томонлама ўрганиш, уларнинг асарларида тарғиб этилган инсонпарварлик, ҳалоллик, поклик, маънавий баркамоллик каби азалий қадриятларни халқимизга етказиш;
- диний-маърифий ишларни ташкил этишда, айникса, ёшларни мехнатсеварлик, бунёдкорлик, Ватанга садокат рухида тарбиялашда уларнинг хаётбахш ўгитларидан самарали фойдаланишга доир тадбирларни ишлаб чикиш ва амалга ошириш". (Илова №1)

Мазкур қарорга асосан Марказ ташкил этилиб, ўз фаолиятини олиб бормокда.

Давлатимиз рахбари Ислом Каримов 1993 йил, 28 сентябрда Нью-Йоркда бўлиб ўтган БМТ Бош Ассамблеясининг 48-сессиясида маъруза килди. У маърузасида Бахоуддин Накшбандни тилга олиб, унинг меросига юксак бахо берди. Юртбошимиз, "Биз ўзимизнинг тарихимизни ва жахон цивилизациясини ривожлантиришга бебахо хисса кўшган буюк аждодларимиз — Шаркнинг мутафаккирлари ал-Бухорий, ат-Термизий, Ахмад Яссавий, Бахоуддин Накшбанд, ал-Хоразмий, Беруний, Ибн Сино, Навоий, Улуғбек ва бошқаларни эъзозлаймиз ва улар билан фахрланамиз," - дея таъкидлади.

Бундай жахон микёсида, минбарларда туриб юксак Ўзбекистонимизнинг муносиб сифатида Бахоуддин мероси Накшбанднинг Накшбандия олиниши таълимотининг тилга ахамиятини тўгри очиб беради ва уни ўрганишга эътиборни кучайтиради.

1994 йил, 23 майда Ўзбекистонда Қозоғистон кунларининг очилишига бағишланган тантаналарда И.Каримов "Тарихимиз ҳам, келажагимиз ҳам муштарак" деб нутқ сўзлади. Унда шундай таъкидлади: "Жахон илм-фани ва маданиятига кибернетика Хоразмийни, буюк асосларини яратган файласуф тиббиёт қонунларининг тенгсиз кашфиётчиси Ибн Форобийни, Синони, назм юлдузлари – Навоий ва Абайни, Амир Темур ва Бобур, Тулабий, Қозибекбий, Айтекебий каби улуғ зотларни, Беруний, Имом Бухорий, Бахоуддин Нақшбанд, Бухор Жиров, Иброй Олтинсарин, Чўқон Валихонов сингари мутафаккирларни берган бу

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Каримов И.А. Биздан озод ва обод Ватан қолсин. Т. 2. Т.: "Ўзбекистон", 1996. 48-бет.

муқаддас халқларининг яратувчилик замин дахоси хамиша уйғоқдир."¹

1994 йил, 13 октябрда Мирзо Улуғбек таваллудининг 600 йиллигига бағишланган тантанали маросимда сўзлаган нутқида Ислом Каримов Хожа Бахоуддин Накшбандни тилга олиб бошка буюк алломалар қатори унинг меросини бебаҳо, деб таърифлади. "Буюк давлат пойдеворини куриш, дунёда ўзимизга муносиб ўринни эгаллашда ал-Беруний, Ибн Сино, Мухаммад Хоразмий, Ахмад Фарғоний, ал-Бухорий, ат-Термизий, Амир Темур, Мирзо Улуғбек, Хожа Бахоуддин Нақшбанд, Алишер Навоий, Бобур Мирзо каби боболаримизнинг бебахо мероси хамиша бошимизни баланд, қаддимизни тик қилади. Халқимизнинг кучига куч, ғайратига-ғайрат, ишончига-ишонч қўшади."2

Ўзбекистон Республикаси Олий Мажлисининг сессиясида Ислом Каримов 1995 йил, 23 февралда "Ўзбекистоннинг иқтисодий истикболининг ижтимоий ва тамойиллари" қилди. Унда таъкидланадики, хақида маъруза Ватанимиз азалдан башарият тафаккур хазинасига унутилмас хисса қўшиб келган. Асрлар мобайнида халқимизнинг юксак маънавият, адолатпарварлик, маърифатсеварлик каби эзгу фазилатлари Шарк фалсафаси ва ислом дини таълимоти билан узвий равишда ривожланди. "Бизнинг келажаги буюк давлатимиз ана шу фалсафага уйғун ҳолда, Хожа Аҳмад Яссавий, Хожа Баҳовуддин Нақшбанд, Имом Бухорий, Имом Термизий, Амир Темур, Мирзо Улуғбек, мутафаккир Бобур Мирзо Навоий, сингари Алишер аждодларимизнинг доно фикрларига уйғун холда шаклланиши лозим"3,- деб таъкидлади И.Каримов.

Истиклол даврида инсон салохиятини юксалтириш, инсонпарварлик гояларига алохида эътибор берилди "Маълумки, инсонпарварлик ғоялари билан озиқланган Хожа Аҳмад Яссавий, Хожа Бахоуддин Нақшбанд, Нажмиддин Кубро каби зотлар асос солган мукаддас ғоя ва тариқатларнинг ватани ҳам Туркистон заминидир" деб, Ислом Каримов Яссавия, Накшбандия ва Кубравия тариқатларининг асл мохиятини очиб беради. Мазкур маърузада, айникса Бахоуддин Накшбанд таълимотига алохида тўхталиб, шундай деди: "Хазрат Бахоуддин Нақшбанд ўгитларини эслайман. У

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Каримов И. Ўша асар. 237-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Каримов И. Улуғбек рухи барҳаёт. Т.2. Т.: "Ўзбекистон". 1996. 321-бет. <sup>3</sup> Каримов И. Ватан саждагоҳ каби муҳаддасдир. Т.3. Т.1: "Ўзбекистон". 1996. 7-8-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Каримов И. Ўша асар. 40-бет.

хар бир инсонни Худони дилга жо қилган ҳолда, уни доимо ўзига мададкор деб билиб, касб ўрганишга, ўз ишининг устаси бўлишга, қисқаси меҳнат қилишга чақиради"¹. Бу сўзлари орқали Президентимиз Нақшбандия таълимотидаги "Даст ба кору, дил ба Ёр", яъни "Қўл ишдаю, юраги Ёр (Тангри)да" деган шиорга юқори баҳо беради.

Нақшбандия ғоялари кўплаб аждодлар фикрлари каби ҳозир ҳам нур сочиб турганлиги тўғрисидаги ғояни "Бизнинг илдизимиз муштаракдир" деган нутқида Президентимиз "Буюк боболаримиз Ал Беруний ва Ал Фарғоний, Ибн Сино ва Улуғбек, Баҳовуддин Нақшбанд ва Навоий, Бобур ва Абай, Абдулло Қодирий ва Мухтор Авезовнинг, бутун инсоният фахрланиб тилга оладиган аждодларимизнинг юлдузлари асрлар оша бизга нур сочиб келди ва ҳозир ҳам нур сочмоқда"², деб айтилган.

1995 йилда Ислом Каримовнинг "Ўзбекистон иқтисодий ислоҳотларни чуқурлаштириш йўлида" асари босмадан чиқди. Унда иқтисодий ислоҳотларнинг биринчи босқичининг якунлари келтирилиб, иккинчи босқичининг асосий вазифалари кўрсатилди. Шу асарда ҳам иқтисодий ислоҳотлар маънавий юксалиш билан чамбарчаслиги қайд этилган ва ўзбек ҳалқини жаҳонга машҳур этган алломалардан бири Баҳоуддин Нақшбанд эканлиги қуйидагича баён қилинган: "Ўзбек ҳалқининг бутун маданий дунёда маълум ва машҳур бўлган Амир Темур, Мирзо Улуғбек, Заҳириддин Муҳаммад Бобур, Имом ал Буҳорий, ат — Термизий, Баҳоуддин Нақшбанд, Хожа Аҳмад Яссавий каби буюк аждодлари ижодий мероси ва ҳаёти жасоратини ҳурмат билан эсга олиш жамият турмушидаги одат ва миллий шон — шараф манбаи бўлиб қолди"3.

Юнеско Ижроия кенгашининг Парижда 1996 йил, 24 апрелда бўлган сессиясида И.Каримов "Ўтмишсиз келажак, ҳамкорликсиз тарақкиёт бўлмайди", деб нутқ сўзлади. Унда "Биз буюк аждодларимиз — Ал Бухорий, Ат — Термизий, Аҳмад Яссавий, Баҳоуддин Нақшбанд, Ал Хоразмий, Беруний, Ибн Сино, Навоий, Улуғбек, Бобур ва бугунги кунда бутун дунёга машҳур бошқа Шарқ донишмандларини ёд этамиз ҳамда улар билан фаҳрланамиз" — дея таъкидладилар. Ўз фикрларини Парижда 1996 йил, 24 апрелнинг ўзида Юнеско қароргоҳидаги "Темурийлар даврида илм — фан,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Каримов И. Ватан саждагоҳ каби муҳаддасдир. Т.3. Т.1: "Ўзбекистон". 1996.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Каримов И. Дўстлигимиз куёши минг йилликлар қаъридан нур сочади. Т.3.100-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Каримов И. Т.3.281-бет.

 $<sup>^4</sup>$  Каримов И. Бунёдкорлик йўлидан. Т.4. Т.: "Ўзбекистон", 1966. 332-бет.

маданият ва маорифнинг гуллаб — яшнаши" кўргазмасининг очилиши маросимида "Амир Темур давридаги бунёдкорлик ва ҳамкорлик руҳи бизга намуна бўлаверсин" мавзуидаги нутқида — "Самарқанд, Тошкент, Бухоро, Хива, Шахрисабз, Термизнинг ноёб тарихий ёдгорликлари, буюк Шарқ мутафаккирлари Ал — Бухорий, Ат — Термизий, Аҳмад Яссавий, Баҳовуддин Нақшбанд, Ал — Беруний, Абу Али ибн Сино, Муҳаммад Хоразмий, Аҳмад Фарғоний, Алишер Навоий, Мирзо Улуғбек, Бобур асарлари бутун башариятнинг бебаҳо мулки бўлиб қолди", деб фахр билан таъкидлади.

Кўриниб турибдики, истиклолгача тилга олинмайдиган Бахоуддин Нақшбанд энди БМТ Бош Ассамблеяси сессиясида – Нью Йоркда, Юнеско Ижроия кенгаши сессияси тадбирлари ва тантаналарида – Парижда фахр билан тилга олинди. Шунинг учун хам 1996 йил, 4 сентябрь "Маънавият ва маърифат" республика жамоатчилик маркази рахбарияти хамда бошқаруви аъзолари билан учрашувда сўзлаган нуткида И.Каримов "Амир Темур хайкалини очганимизда, унинг юзида илохий нур зохир бўлгандай, у биз томонга қараб таралгандай туюлганди. Балким, Имом ал-Бухорий, Бахоуддин Нақшбанд, ат – Термизий каби муборак зотларнинг чангидан тозартириб, хурматларини асрлар қўйганимиз ана шу ғайритабиий ҳолатнинг боиси бўлгандир. Бу билан яратганимиз бизга куч – қувват ато этган, ҳар хил офату – балолардан, ёмон кўзлардан асрагандир"<sup>2</sup>, деган фикрига тўла асос бор.

Халқ депутатлари Бухоро вилояти сессиясида 1996 йил, 14 декабрда И. Каримов "Ислохотлар йўлида қатъиятли бўлиш — бугунги кун талаби" деб нутқ сўзлади. Унда шундай таъкидладики, "Бухоро нафакат Ўзбекистонни, балки бутун Марказий Осиё минтакасини дунёга машхур этган. Унга Бухоройи Шариф деган ном бежиз берилмаган. Негаки, бу мукаддас заминда Абу Али ибн Сино, Абу Бакр Мухаммад Наршахий, Имом Бухорий, Хожа Бахоуддин Нақшбанд ва унинг пиру устозлари — Абдулхолиқ Ғиждувоний, Хожа Ориф Ревгарий, Хожа Махмуд Фағнавий, Хожа Али Ромитаний, Мухаммад Самосий, Сайид Мир Кулол, кейинги замонларда Садриддин Айний, Абдурауф Фитрат, Файзулла Хўжаев, Иброхим Мўминов каби улуғ зотлар ўтганки, уларнинг номларини

=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Каримов И. Т.4.341-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Каримов И. Юксак маънавиятсиз келажак йўқ. Янгича фикрлаш ва ишлаш – давр талаби. Т.5. Т.: Ўзбекистон. 1997.147-бет.

ёдлаш ва эъзозлаш ҳар бир ватандошимиз, ҳар бир инсоннинг бурчидир"<sup>1</sup>.

Ислом Каримов 1997 йилда ёзган "Ўзбекистон XXI аср бўсағасида: хавфсизликка барқарорлик шартлари тахдид, тараққиёт кафолатлари" асарининг иккинчи қисмида маънавий қадриятлар ва миллий ўзликни англашнинг тикланиши барқарорлик шартлари хамда тараққиёт кафолатлари сифатида кўрсатилган. Кўп тилларда таржима бўлган бу асарда маънавий қадриятларимиз ва миллий ўзликни англашни тиклашга ёрдам берадиган миллий меросимиз ҳақида ёзилганда қатор мутафаккирлар билан бир қаторда Бахоуддин Нақшбанд ҳам тилга олинган. Бу асарда шундай таъкидланган: "Имом Бухорий, Имом Термизий, Хожа Бахоуддин Нақшбанд, Хожа Аҳмад Яссавий, Ал – Хоразмий, Беруний, Ибн Сино, Амир Темур, Мирзо Улуғбек, Захириддин Бобур ва бошқа аждодларимиз миллий кўплаб буюк маданиятимизни ривожлантиришга улкан хисса қўшдилар, халқимизнинг миллий ифтихори бўлиб қолдилар. Уларнинг номлари, жахон цивилизацияси тараққиётига қўшган буюк хиссалари хозирги кунда бутун дунёга маълум."<sup>2</sup>

Бухорои шарифимизнинг 2500 йиллик юбилейи тантаналарида ҳам Ислом Каримов Баҳоуддин Нақшбандни тилга олдилар ва шундай дедилар: "Бухоро нафақат юртимиз, балки бутун Шарқнинг илм маркази бўлиб келган. Имом ал-Бухорий, Абу Наср Форобий, Абу Али ибн Сино, Мир Кулол, Бобои Самосий, Фағнавий, Аҳмад Дониш, Абдурауф Фитрат, Файзулло Хўжаев ва бошқа шу каби буюк зотлар етишиб чиққан, таҳсил олган бу макон бундан буён ҳам илму фан, маърифат ва ижод бешиги бўлиб қолаверади.

Халқимиз буюк аждодларимиз мўътабар номларини, умуминсоний маънавиятга ва умуман башарият ривожига катта хисса қўшган, гўзал Бухорони безаб, унга бетакрор нафосат, шакл ва бахш этиб турган иморату иншоотларни, салобат мақбараларни, мадрасаларни, ислом динининг, Шарқ фалсафасининг ўчмас қадриятларини бугунги авлодларга мерос қилиб қолдирган буюк аждодлар номини абадул-абад сақлайди."3

<sup>2</sup> Каримов И. Хавфсизлик ва барқарорлик тараққиёт йўлида. Т 6. – Т.: Ўзбекистон, 1998. 127-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Каримов И. Т.5. 261-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Каримов И. Бухоро шахрининг 2500 йиллигига бағишланган тантанали маросимдаги табрик сўзи (1997 йил, 19 октябр) / Хавфсизлик ва барқарор тараққиёт йўлида. 6 том. Т., Ўзбекистон, 1998. 370-бет.

Президентимизнинг "Тафаккур" журналининг Бош мухаррири саволларига берган жавоблари маънавий меросимизнинг жамиятга И.Каримов учун туртки бўлди. хизмат ЭТИШИТЄ "Жамиятимиз мафкураси халқни-халқ, миллатни-миллат қилишга хизмат этсин" номи билан нашр этилди. Унда: "Миллий тарихимиз ва умумбашарий тараққиёт ривожига унутилмас хисса қўшган олиму фузалоларнинг мафкура ва унинг жамият хаётидаги ахамияти хакида қолдирган илмий мероси, фалсафий қарашларини ҳар томонлама ўрганиш даркор. Мен ўз ўрнида Абу Наср Форобий, Беруний, Ибн Сино, Аҳмад Яссавий, Алишер Навоий, Баҳоуддин Нақшбанд, Нажмиддин Кубро каби улуғ аждодларимизнинг шу мавзуга дахлдор асарларини назарга тутаяпман", 1 – дедилар.

Каримовнинг "Оллох Юртбошимиз Ислом қалбимизда, юрагимизда" деб номланган "Туркистон пресс" ахборот агентлиги мухбирининг саволларига жавобан Оллох ва унинг расули билан бирга халққа руҳан яқин бўлган улуғ аллома ва уламоларнинг қадрли эканлиги алохида таъкидланади. У киши – "Мана шу қутлуғ заминимизда туғилиб вояга етган, муборак номларини бутун ислом дунёси чексиз эхтиром билан тилга оладиган Имом ал-Бухорий, Имом ат-Термизий, Хожа Бахоуддин Накшбанд, Ахмад Яссавий, Абдулхолиқ Ғиждувоний, Замахшарий каби пири комилларимизни назарда тутамиз. Маънавий ҳаётимизни мана шу улуғ номлар билан дедилар Ислом Каримов. боғлаймиз",2 Мустақиллигимизнинг дастлабки кунларидан бошлаб шу улуғ аждодларимизнинг табаррук тиклашга киришганлигимизнинг сабабини номларини изохландики, буларнинг азиз номлари ва ўлмас мероси мукаддас динимиз билан чамбарчас боғланиб кетган, буларнинг қутлуғ халкимиз, меросидан бутун жумладан ёшларимизнинг бахраманд бўлишига, уларнинг мана шундай маънавий мухитда камол топишга, ислом динининг инсонпарварлик фалсафаси, буюк ғоялари ёш авлод юрагидан жой олишига шароит яратиш керак.

Ислом Каримов 1999 йилнинг 14 апрелида биринчи чақириқ Ўзбекистон Республикаси Олий Мажлисининг ўн тўртинчи сессиясидаги маърузасида бугунги ҳаётимизда қандай ўзгаришлар рўй берганини баҳолаш учун Собиқ Иттифокдан, эски мустабид тузумдан қандай тарихий мерос қолганини қиёсий таҳлил этиб, шундай таъкидлади, "Миллий ўзликни англашга бўлган табиий

<sup>1</sup> Адолатли жамият сари. – Т.:, Ўзбекистон, 1998. 12-бет.

 $<sup>^2</sup>$  Каримов И. Оллох қалбимизда, юрагимизда. – Т.: Ўзбекистон, 1999. 10-11-бетлар.

интилиш жоҳилона инкор этиларди. Наврўз, Рамазон, Қурбон ҳайити каби кўплаб муҳаддас миллий байрамлар таъҳиқ этилган эди. Амир Темур, Имом ал-Бухорий, Имом ат-Термизий, Аҳмад ал-Фарғоний, Баҳоуддин Наҳшбанд, Хожа Аҳмад Яссавий, Нажмиддин Кубро, Маҳмуд аз-Замахшарий, Хожа Аҳрори Валий, Абдулҳолиқ Ғиждувоний каби буюк аждодларимизнинг, Абдулла Қодирий, Абдурауф Фитрат, Абдулҳамид Чўлпон, Маҳмудҳўжа Беҳбудий, Усмон Носир каби миллий-озодлик фидоийларининг номларини ҳалҳимиз хотирасидан ўчириб ташлашга ҳаракат ҳилинар эди."¹ Бугунги кунда эса бу азизларнинг маънавий меросини ўрганиш асосий масаладир.

Ўзбекистон Президенти И.Каримов Москвада нашр этиладиган "Время МН" газетасига берган "Биз ўз худудимизни халқаро меъёрлар доирасида бизда мавжуд барча усуллар билан химоя баёнотида дунёга буюк имом, файласуф мутафаккирларни берган худуд – Ўрта Осиё, Ўзбекистонда динни йўклигини исботлаб, шундай хожат таъкидлади: ат-Термизий "Накшбандий мақбарасини, мақбарасини ободонлаштирди?"2 Бу билан халкимиз азалдан маърифатли эканлигини ва унинг меросига мустақиллик даврида алохида эътибор берилаётганлигини таъкидлаган.

2003 йил, 28 ноябрь улуғ мутасаввиф, хожагон тариқатининг Биринчи Пир номи билан машхур Хожаи Жахон Абдулхолиқ Ғиждувоний таваллудининг 900 йиллиги Бухорода кенг нишонланди. Президент Ислом Каримов Бахоуддин Накшбанд зиёратгохида ўтказилган тантанали маросимда "Буюк алломага эхтиром" мавзуида нутк сўзлади. Унда Абдулхолик Ғиждувоний хизматлари билан биргаликда Бахоуддин Нақшбандга доир хам қуйидаги фикрларни таъкидлади: "Бугун биз мана шундай улуғ бўлмиш Бахоуддин боболаримиздан бири Накшбанд яна хазратларининг янгитдан бүнёд этилган қадамжоси пойида тўпланиб турибмиз.

Ушбу табаррук масканда бир йил мобайнида олиб борган кенг кўламдаги қурилиш ва ободончилик ишларимиз натижасида бу жойнинг қиёфаси таниб бўлмас даражада ўзгарганига барчамиз гувох бўлмокдамиз.

<sup>2</sup> "Халқ сўзи". 1999 йил 19 октябрь.

 $<sup>^{1}</sup>$  Каримов И. Ўзбекистон XXI асрга интилмокда. — Т.: Ўзбекистон, 1999. 5-бет.

Айниқса, миллий ва замонавий услубда яратилган гўзал бинолар, мухташам айвон, мовий гумбаз ва пештоклар. нақшинкор дарвоза ва устунлар, бир сўз билан айтганда, чинакам саньат асари бўлган бу мажмуа хар қандай одамни хайратга солиши шубхасиз.

Буюк бобомизнинг юксак обрў-эътиборига муносиб тарзда, ўз кўлимиз билан барпо этган бу меьморий мўъжиза тимсолида биз аввало замонлар ва авлодлар ўртасидаги узвийликни, халқимиз дахосининг бокийлигини кўрамиз десак, хеч кандай хато бўлмайди.

Агар шу қисқа вақт ичида Абдулхолиқ Ғиждувоний ва Бахоуддин Нақшбанд ҳазратларининг муқаддас қадамжоларида қилган ишларимизга баҳо берадиган, уларнинг ҳажми ва миқёсини сарҳисоб этадиган бўлсак, бу ишларга амалда йиллар, балки ўн йиллар керак бўлишини тасаввур қилиш қийин эмас.

Савол туғилади: барчани ҳайратда қолдирадиган бундай улуғвор ишларни жуда қисқа муддатда бажаришга муяссар бўлганимизнинг боиси нимада?

Бунинг боиси авваламбор, юртимиз тупроғида хоклари ётган пири комилларимиз азиз авлиёларимизнинг арвохлари, рухи поклари доимо бизнинг ёдимизда, қалбимизда яшаб келаётганида, барча эзгу интилишларимизга Яратганнинг ўзи мададкор, халқимиз ибораси билан айтганда, дилкушод бўлаётганидадир.

Шу билан бирга, бу борадаги даъватларимизнинг халқимизга етиб боргани, одамлар юрагида акс-садо бергани ва эл-юртимиз бу эзгу ташаббусларни чин дилдан, бутун борлиғи билан қўллаб-қувватлагани ҳам айни ҳақиқатдир.

Қарангки, бундай хайрли ишларга маблағ ҳам топилар экан, лойиҳаларнинг энг гўзал, энг мукаммал шакллари ҳам пайдо бўлар экан. Бунга ҳисса қўшишни ўз виждони, ўз аждодлари олдидаги муқаддас бурч деб биладиган қанча-қанча одамлар бел боғлаб майдонга чиқар экан.

Энг муҳими, бизнинг ана шу саъй-ҳаракатларимиз бугунги ва келажак авлодларимиз учун, уларнинг маънавий юксалиши, миллий кадриятларимиз, динимиз арконларига муносиб бўлиб, онгли ва мазмунли ҳаёт кечириши учун беҳиёс аҳамиятга эгадир.

Бизнинг ўзлигимизни англаш, асрий обидаларимизни, муқаддас қадамжоларимизни тиклаш йўлидаги барча ишларимиз замирида айнан ана шу рух эзгу ният ва мақсадлар мужассам эканини мен яна бир бор такрор айтишни ўринли, деб биламан.

Мен, Ўзбекистон тарихидаги шу каби олижаноб ишларни халқимизнинг нафақат мамлакатимиз, балки бутун дунёда ислом

динини асраш ва ҳимоялашга кўшаётган ўзига хос ҳиссаси, динимизга нисбатан турли бўҳтонлар уюштираётган, унинг обрўсини тўкишга уринаётган кучларга қарши аниқ ва амалий жавоби, деб қабул қилишингизни истардим.

Азиз юртдошлар!

Қадимий Бухоро замини Имом Бухорий, Ибн Сино ва Абу Бакр Наршахий каби алломаларга, буюк тариқат пирлари - Абдулхолиқ Ғиждувоний ва Амир Кулол, Ориф Ревгарий ва Маҳмуд Фағнавий, Али Ромитаний ва Бобойи Самосий сингари азиз-авлиёларга бешик бўлгани билан ҳам бутун дунёга маълум ва машҳурдир.

Бухорони Бухорои шариф даражасига кўтарган ана шундай аждодларимиз орасида ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанднинг муборак сиймоси алоҳида нуфуз ва мақомга эга.

Бу улуғ шахс тимсолида инсон рухиятининг нақадар теранлиги, бу дунёда ўз иродасини тарбиялаб, қалбини поклаб, нафс балосини енгиб яшайдиган одам қандай маънавий юксакликка кўтарила олиши яққол намоён бўлади.

Бу буюк зот эл-юртга холисона хизмат қилиш, аввало, маърифат йўлида одамларнинг қалбига чуқур кириб бориш орқали уларда эзгу интилишлар, орзу-умидлар уйғотиш мумкинлигини ўз ҳаёти мисолида исботлаб берди.

Буюк аждодларимиз яшаб ўтган даврдан буён ер юзида не-не сурон ва тўфонлар рўй берганига, замонлар, салтанатлар, ҳаётга ҳарашлар ўзгарганига ҳарамасдан, бу пири комилнинг "Дил ба ёру даст ба кор", яъни "Дилинг Оллоҳда, ҳўлинг меҳнатда бўлсин" деган ҳаётбахш ҳикмати ҳуддики, шу бугун айтилгандек жарангламоҳда.

Хозирги таҳликали дунёда, турли низо ва адоватлар ҳали-бери барҳам топмаган мураккаб бир вазиятда Нақшбанд бобомизнинг - миллати, тили ва динидан қатьий назар - инсон зотини азиз ва мукаррам билиш, ўзаро меҳр-оқибат, шафқат ва мурувват муҳитини қарор топтириш. етим-есирларнинг бошини силаш, муҳтожларга ёрдам бериш каби эзгу даъватлари тобора долзарб аҳамият касб этмоқда.

Биз Нақшбанд ҳазратларини ҳалқимизнинг руҳи ва табиатига беҳад яқин бўлган ана шундай ғоя ва қарашлари учун ардоқлаймиз, барчамиз унинг бой меросидан маънавий куч-қувват оламиз.

Ота-боболаримиз бу буюк авлиёга чин дилдан ихлос кўйиб, юз йиллар давомида уни "Бахоуддини Балогардон" деб улуғлаб келишида ҳам, албатта, теран маъно бор.

Дарҳақиқат, Яратганнинг қудрати билан каромат соҳиби бўлган бу азиз зотнинг руҳи поклари ўтмишда ҳам, бугун ҳам бамисоли юртимиз осмонида кезиб, она диёримизни ёмон кўзлардан, офатлардан бало-қазолардан асраб келмоқда, десак, ҳеч қандай муболаға бўлмайди.

Мухтарам биродарлар!

Сизларга очиқ айтсам, Баҳоуддин Нақшбанд бобомизнинг мана шу муборак қадамжосини обод қилиш фикри кўп йиллардан буён хаёлимни банд этиб келарди.

Хар сафар шу муқаддас даргохни зиёрат қилганимда ўзимни шу буюк зотнинг рухи олдида қандайдир қарздор деб хис этардим.

Бир вақтлар, мустабид тузум даврида бу табаррук жой қандай аянчли аҳволга тушиб қолганини яхши эсласангиз керак.

Биз мустақилликка эришгач, кўплаб муқаддас қадамжолар қатори бу ерни ҳам обод қилиш мақсадида катта ишларни амалга оширганимиздан ҳам ҳабардорсиз, албатта.

Ана шу ишларни давом эттириш, бу зиёратгохни Бахоуддин Нақшбанднинг оламшумул шухратига муносиб бир масканга айлантириш режаси йиллар давомида кўнглимни тарк этмаганини хам сизларга айтишим керак.

Ва ўтган йилнинг октябрь ойида ана шу ниятда атай вақт ажратиб, Тошкентдан бу ерга махсус келдим.

Бу ишга дахлдор бўлган рахбарлар, лойихачи ва қурувчилар билан ёдгорлик мажмуасини янгитдан бунёд этиш масаласини шу жойнииг ўзида мухокама қилганимизда бошқа иншоотлар билан бирга, мана шу янги айвоннинг қаерда ва қандай шаклда бўлишини ўз қўлим билан чизиб берган эдим.

Одамни ҳайратга соладиган томони шундаки, қурувчилар шу лойиҳа бўйича иш бошлаганда айнан шу пайтда белгилаб берилган жойдан илгари масжид бўлган эски айвоннинг кўмилиб кетган пойдевори чиқибди.

Буларнинг барчаси мана шу масканнинг илохий хосиятидан, Бахоуддин Нақшбанд бобомизнинг рухи бархаётлигидан яна бир далолатдир, десам, ўйлайманки, сизлар хам бу фикрга қўшиласизлар.

Қадрли ватандошлар!

Мен бугун Абдулхолиқ Ғиждувоний ва Баҳоуддин Нақшбанд ёдгорлик мажмуаларини обод этишда бутун мамлакатимиздан келиб қатнашган қўли гул уста ва меъморларимизга, моҳир қурувчи ва муҳандисларимизга, пудратчи ва лойиҳачи ташкилотлар, туман ва вилоят ҳокимликлари раҳбарларига, шу хайрли ишларга хизмати

сингган барча-барча инсонларга ўз номимдан, эл-юртимиз номидан ташаккурлар билдираман.

Халқимиз дахоси билан яратилган бетакрор обидаларни, мана шундай қутлуғ зиёратгоҳларни минг йиллар давомида асраб-авайлаб келаётган муҳтарам Буҳоро аҳли олдида таъзим қиламан"¹.

Таълим, фан ва маданият масалалари бўйича ислом ташкилоти – АЙСЕСКО (ISESCO) томонидан 2007 йилда Тошкент шахри Ислом маданияти пойтахти деб эълон қилинди. Шу муносабат билан Президент И.Каримовнинг "Туркистон пресс" нодавлат ахборот агентлиги мухбирига берган интервьюси "Ўзбек халқининг ислом маданияти ривожига қўшган беқиёс хиссасининг юксак эътирофи" номи билан чоп этилди. Унда қуйидаги ғоялар таъкидланди:

"Бугунги кунда бизнинг тарихий мерос масаласига катта масъулият билан қараб, олиб бораётган ишларимизнинг амалий тасдиғини кўп-кўп мисолларда кўриш мумкин. Масалан, Самарқанд шахридаги XI-XV асрлар ёдгорлиги бўлмиш, қадим замонлардан буён бутун мусулмон дунёсининг эътиборини ўзига тортиб келаётган Шоҳи Зинда мажмуасида уч йил аввал бошлаган кенг кўламли ишларимиз бугун ҳам давом этмоқда.

Энг мухими, мамлакатимизнинг барча худуд ва минтакаларида шу эзгу максад йўлида ибратли ишлар килинмокда. Бу хакда сўз юритганда, Самарканддаги Имом Бухорий ва Имом Мотуридий зиёратгохлари, Бухородаги Абдулхолик Гиждувоний ва Бахоуддин Накшбанд, Минораи Калон ва Масжиди Калон мажмуалари, Фарғонадаги Аҳмад Фарғоний ва Бурҳониддин Марғиноний ёдгорликлари, Сурҳондарёдаги Ҳаким Термизий ва Имом Термизий, Хивадаги Ичан қалъа, Шаҳрисабздаги Дорут-тиловат, Қарши шаҳридаги Одина ва Кўкгумбаз обидалари, Кармана шаҳридаги Қосим шайҳ мақбараси сингари ўнлаб қадамжоларни обод этиш, бўйича бажарилган бунёдкорлик ишларини эслаш ўринли, деб ўйлайман"<sup>2</sup>.

Ислом Каримов Бухоро шахри сайловчилари билан учрашувда шундай дедилар: "Бу кўҳна диёрдан жаҳон цивилизациясига улкан ҳисса қўшган юзлаб буюк мутафаккирлар, азиз-авлиёлар етишиб чиққанини, Имом Бухорий, Муҳаммад Наршахий, Ибн Сино, Абдулхолиқ Ғиждувоний, Амир Кулол, Баҳоуддин Нақшбанд, Аҳмад

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  Каримов И. Буюк алломага эхтиром. /тинчлик ва хавфсизлигимиз хамжихатлик ва қатьий иродамизга боғлиқ. Т.12. — Т.: Ўзбекистон. 2004. 46-48 — бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ислом Нури. 2007 йил. Махсус сон.2-3 бетлар.

Дониш ва Абдурауф Фитрат сингари улуғ зотларнинг бебахо илмий ва маънавий меросини жахон ахли яхши билади ва юксак қадрлайди.

Бу хақиқатни Бухоронинг яна бир юксак унвони – ислом динининг қуввати деган шарафга муяссар бўлгани хам яккол тасдиклайди, десак, хеч қандай хато бўлмайди.

Барчамиз яхши тушунамизки, бу таъриф замирида Бухоронинг асрлар давомида ислом маданияти, ислом фалсафасининг буюк маркази бўлиб келгани ўз ифодасини топган".

"Бутун дунёга маълум ва машхур бўлган буюк аллома ва азиз Нақшбанднинг муборак сиймоси алохида ажралиб туради. Отабоболаримиз улуғ авлиё Бахоуддин Нақшбандга чин дилдан ихлос қўйиб, уни "Бахоуддин Балогардон" деб таърифлаб келишида теран маъно бор. Унинг "Дилинг Оллохда, қўлинг меҳнатда бўлсин" деган хаётбахш хикмати динимизнинг олижаноб маъно-мохиятини ёркин ифодалаб, худдики шу бугун айтилгандек жаранглайди" 1, деб Ислом Каримов таъкидлайдилар.

Президент И.Каримов фикрларининг тахлили кўрсатадики, даврида Бахоуддин Нақшбандга қуйидаги бахолар истиклол берилган:

- Ўз халқимиз ва жахон цивилизациясини ривожланишига бебахо хисса қўшган алломалардан бири;
- Буюк Шарқ мутафаккирларидан бири;
- Бебахо мерос сохиби;
- Инсонпарварлик ғоялари билан озиқланған муқаддас ғоя ва тарикатнинг асосчиси;
- Касб ўрганишга, мехнат қилишга чақирадиган ўгитлар сохиби;
- Шарқ фалсафаси ва ислом дини билан уйғун таълимот яратувчиси;
- Асрлар бўйи нур сочиб турувчи;
- Миллий шон-шараф манбаи;
- Фахримиз;

- Мероси башариятнинг бебахо мулки;
- Бухоройи Шариф номини машхур қилган зотлардан бири;
- Миллий маданиятимиз ривожига улкан хисса қўшган;
- Халқимиз миллий ифтихори;

<sup>1</sup> Юксак маънавият – енгилмас куч. Т.: Маънавият. 2008. 40-бет.

#### • Халққа рухан яқин ва қадрли.

Таржима этилган манбалар ичида шарқшунос олим Маҳмудхон Маҳдум Ҳасанхон Маҳдум ўғли томонидан Абул Муҳсин Муҳаммад Алининг "Мақомоти Хожа Баҳоуддин" ("Хожа Баҳоуддиннинг ҳаёт йўли") ўзбек тилида нашр этилиши диққатга сазовор ва мақтовга муносибдир. Бу асар Тошкентдаги "Ёзувчи" нашриётида 1993 йил Баҳоуддин Нақшбанд таваллудининг 675 йиллик юбилейига совға сифатида "Баҳоуддин Балогардон" номи билан нашр этилди. Шунингдек, Маҳмуд Ҳасаний 1993 йил Муҳаммад Порсонинг "Рисолаи Қудсия" асарини таржима этиб, "Миллий тикланиш" газетасида чоп этдилар.

Маҳмуд Ҳасаний 2003 йили Тошкентдаги Абу Али ибн Сино номидаги "Тиббиёт" нашриётидан Фахриддин Али Сафийнинг "Рашаҳот айн-ул ҳаёт" асарини "Рашаҳот" (Оби ҳаёт томчилари) номи билан таржима қилиб, чоп этдилар. Бу китобнинг 78-82 - бетлари Хожа Баҳоуддин Наҳшбандга бевосита бағишланган. Қолган ҳисмлари ҳам бу киши ҳаёти ва таълимотини мукаммал билишга ёрдам беради.

Алишер Навоий мукаммал асарлар тўплами 17-томи- "Насойим ул-муҳаббат"нинг 2001 йилда нашрдан чиқиши ҳам таҳсинга сазовор ишдир. Асарнинг 251-265 - бетлари Баҳоуддин Нақшбанд зикрига бағишланган бўлса-да, қолган қисмларида ҳам унинг устоз ва шогирдлари ҳақида етарли маълумотлар берилган.

Шарафуддин Роқимийнинг "Тарихи Роқимий", "Тарихи Кабира", "Тарихи Томм" номлари билан машхур манба ҳам Тошкентдаги "Маънавият" нашриётидан Ҳайдарбек Бобобеков ва Наим Норкуловлар таржимасида "Тарихи Томм" номи билан нашрдан чиқди. Унинг 13-14 - бетлари "Ҳазрати Хожайи Бузург Хожа Баҳовуддин Шоҳи Нақшбанд қуддиса сирруҳу вафоти тарихи зикри" деб номланади.

Бухородан 1993 йили чиққан "Жаҳон мулкининг нигоҳбони" тўпламида шарқшунос олим Абдусодиқ Ирисов томонидан турк тилидаги Ислом энциклопедиясидан Таҳсин Ёзувчининг "Нақшбанд" мақоласининг таржимаси чоп этилган.

Бухоролик нақшбандшунослар Садриддин Салим Бухорий ва Исроил Субҳон "Мақомоти Мир Кулол" ва "Шоҳи Нақшбанд мақомоти"дан таржималар қилиб, "Дурдона" номи билан 1993 йил Тошкент "Шарқ" нашриёти матбаа концернининг Бош таҳририяти нашриётидан чоп этдилар.

Юбилей кунлари Бухородан шарқшунос олим Баходир Қозоқов Носириддин Тўранинг "Тухфат аз-зойирин" асарининг бир қисмини таржима этиб, Бухородан "Хўжа Бахоуддин Нақшбанд" номи билан ўзбек ва инглиз тилларида нашр эттирди.

"Турку тожик суянчи" номи билан Ҳазрат Хожа Баҳоуддин Муҳаммад Нақшбанд ал Буҳорий ҳақидаги Муҳаммад Сиддиқ Рушдийнинг "Маноқиби қодирия"дан келтирилган нақлларини Икромиддин Остонақул ўғли Оққўрғоний таржима этиб, "Авлиёлар султони. Туронлик валийлар" номи билан Тошкентдаги "Камалак" нашриётидан "Сирли олам" кутубҳонаси сифатида 1995 йилда чоп этишга муяссар бўлди. Асарнинг 146-156 бетларида Баҳоуддин Нақшбандга оид нақллар келтирилган.

Сайид Аҳмад Васлийнинг "Назм ус силсила" асари 2001 йили Тошкентдаги "Янги аср авлоди" нашриётидан Бадиа Муҳитдинова таржимасида чоп этилди. "У жанобдан Хожа Баҳоуддин Нақшбанд қаддаса сирраҳуга" деган назмий парча китобнинг 70-71 бетларига келтирилган.

Бахоуддин Нақшбанд ҳаёти ва таълимотини махсус тадқиқ этиб асарлар ва мақолалар чоп этган олимлар ўртасида Садриддин Салим Бухорий хизматини алохида таъкидлаш лозим. 1993 йили Бахоуддин Нақшбанд таваллудининг 675 йиллик тантаналарига бағишлаб Ғафур **Гулом** номидаги "Адабиёт ва санъат" нашриётидан "Турк дунёси дурдоналари" туркумидан "Дилда Ёр" (Хазрат Бахоуддин Нақшбанд) бадиалари ва шу йили "Ёзувчи" нашриётидан "Бахоуддин Накшбанд ёки етти пир" номли мўъжаз рисолалари чоп этилди. Бу рисолани 2003 йили кенгайтириб, "Янги аср авлоди" нашриётидан чиқардилар. 2006 йили Садриддин Салим Бухорийнинг "Икки юз етмиш етти пир" асари чикди. Унинг 180-189 - бетларида Хазрат Бахоуддин Нақшбанд ҳақида маълумотлар келтирилган. 2007 йили "Бухоро" нашриёти ва "Ўқитувчи" нашриёти матбаа ижодий уйи тавсияси билан Тошкентдан "Хазрат Бахоуддин Нақшбанд" (Дилда Ёр) тарихий-маърифий китоб хам Садриддин Салим Бухорий томонидан ёзилиб, китобхонларга армуғон этилди. Бу узоқ изланишлар якуни бўлиб, унда Хазрат Мухаммад Бахоуддин Накшбанд хаёт ва таълимотлари нисбатан мукаммал берилган, Оби ҳаёт томчилари – рашхалар тахлил этилган, Хазрат Бахоуддин авлодлари ва у киши зиёратгохларида дафн килинганлар хакида маълумотлар келтирилган.

Бахоуддин Нақшбанд ҳаёт ва фаолияти, таълимотига оид Султонмурод Олим қатор мақолаларни жамлаб, такомиллаштириб,

"Нақшбанд ва Навоий" номи билан Тошкентдаги "Ўқитувчи" нашриётидан 1996 йили чоп этдилар. Бу асарда "Комиллар комили" деб Бахоуддин Нақшбандга таъриф берилган. Шу билан бирга яссавия ва Нақшбандия тариқатлари қиёсий таҳлил этилган. Китобдаги "Қитъаларда сингган қат-қат ғоялар", "Лисон ут-тайр"да "Нақшбандия", "Сафар дар ватан", "Қўл ва кўнгил" боблари Нақшбандни англашга ёрдам беради.

Баҳоуддин Нақшбанд ҳақида Азиз Қаюмовнинг Тошкентдан 1993 йили нашр этилган "Бу оҳанг ила бўлғайсен Нақшбанд...", шу йили чиққан Ориф Усмоннинг "Баҳовуддин Нақшбанд ва унинг таълимоти ҳақида", 1993 йили Насафийнинг "Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд", 1994 йили "Фан" нашриётида чоп этилган Иззат Султоннинг "Баҳовуддин Нақшбанд абадияти", 1995 йили "Мовароуннаҳр" нашриётидан чиққан Ҳамидҳон Исломийнинг "Ипор ҳид ила туғилган ориф" (Хожа Баҳоуддин Нақшбанд) рисолалари бир-бирини тўлдириб, Нақшбандия таълимоти асосчиси ҳақида маълумотлар беради.

Баҳоуддин Нақшбанд юбилейидан олдин у киши ҳақида ёзган олим Иброҳим Ҳаққул ҳизматларини алоҳида таъкидлаш лозим. У кишининг 1991 йили "Адабиёт ва санъат" нашриётидан чоп этилган "Тасаввуф ва шеърият" китобларининг "Фақр йўлида ғани, имонга бой" деб аталган қисми Баҳоуддин Нақшбандга бағишлангандир.

1994 йили "Ўзбекистон" нашриётидан муаллиф-тузувчи Зуфаржон Жўраевнинг "Гойиблар хайлидан ёнган чироқлар" тўплами чоп этилди. Тўпламда Хожа Исматуллох Абдуллохнинг "Бахоуддин Нақшбанд" мақолалари жой олган. Тўпламдаги Махкам Махмуднинг "Гойиблар хайлидан ёнган чироклар" ва Ботирхон Акрамнинг "Хазрати Бахоуддин ва Навоий" мақолалари Бахоуддинга бағишланган. Тўлкин Хайитнинг "Насиба ҳаммага баробар берилади" мақоласида ҳам керакли ғоялар бор.

Академик М.М.Хайруллаев масъул муҳаррир ва нашрга тайёрловчи бўлган. Абдулла Қодирий номидаги "Халқ мероси" нашриётидан 1995 йили чоп этган "Буюк сиймолар, алломалар" тўпламида Ориф Усмоннинг "Баҳовуддин Нақшбанд" мақоласи жой олган.

Сайфиддин Сайфуллох ва Нодирхон Хасанлар 2003 йили "Янги аср авлоди" нашриётидан Хожа Абдулхолик Гиждувонийнинг "Макомоти Юсуф Хамадоний"сини таржима этиб, чоп этдилар. Ушбу таржима билан бирга асар охирида хожагон-Накшбандия машойихлари хакида маълумотлар киритилган бўлиб, улар орасида

Хожа Муҳаммад Баҳоуддин Нақшбанд (51-60 - бетлар) ҳақида манбалар асосида мақола ҳам бор.

"Тасаввуф алломалари" деган асарни 2004 йили "Шарқ" нашриётининг матбаа концерни Бош тахририяти тавсиясига кўра Хомидхон Хомидий чоп этди. Унинг 177-182 — бетлари Бахоуддин Нақшбандга бағишланган.

Ўзбекистон Республикаси Фанлар Академияси И.М.Мўминов номидаги фалсафа ва хукук институти олимлари ташаббуси билан 2005 йил Андижондан чиккан Х.Аликулов, Р.Носиров, М.Кодиров, Р.Омонбаева, А.Ашуровларнинг "Тасаввуф таълимоти ва унинг ёшлар тарбиясидаги ўрни" ўкув кўлланмасида "Накшбандия таълимоти ва унинг маънавият ривожидаги ўрни" номи билан махсус боб ажратилган ва унда Бахоуддин Накшбанд таълимотининг аҳамияти фалсафий таҳлил этилган.

Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёт фаолиятини ёритишда рус тилида нашр этилган асарларнинг ҳам аҳамияти катта. 1991 йили Душанбе шаҳридаги "Дониш" нашриётидан А.Муҳаммедҳоджаевнинг "Идеология Нақшбандизма" (Нақшбандия мафкураси) монографияси чиқди. Унинг иккинчи боби "Нақшбандиянинг генезиси ва тарқалиши" деб номланади. Бу бобнинг биринчи банди "Баҳоуддин Нақшбанд" деб номланади ва қолган бандлар ҳам шу масалани моҳиятини очишга қаратилгандир.

1994 йил Х.Б.Номад томонидан Идрис Шоҳнинг "Мыслители Востока" (Шарқ мутафаккирлари) асари инглиз тилидан таржима этилиб, С.Е.Т. фирмасининг "Лориэн" нашриёти томонидан чоп этилди. Бу асарда "Изгнание" (Ҳайдаш), "Утреняя торговля" (Эрталабки савдо), "Бахауддин", "Бахауддин Нақшбанди" каби мақолалар ва Баҳоуддиннинг 20 маслаҳати берилган.

2001 йилда Москва шахрининг "Эксмо-Пресс" нашриёти "Суфии" (Сўфийлар) номи билан ривоят ва афоризмлар тўпламини чиқарди. Тўпламнинг 452-474 — бетлари махсус Нақшбандга бағишланган. Унинг афзаллиги шундаки, унда шарқшунос А.Семёновнинг форс қўлёзмалари асосида 1914 йилда ёзган "Бухарский шейх Баха-уд-дин" мақоласи тўла ва В.Гордлевскийнинг "Бахауддин Нақшбанд Бухарский" мақоласидан қисмлар киритилган. Шунингдек тўпламнинг иловасида Идрис Шоҳнинг "Суфизм" китобидаги Баҳоуддин Нақшбандга оид қисми ҳам киритилган.

2001 йили Санкт-Петербургдаги "Азбука", "Петербурское востоковедение" нашриёти "Мудрость суфиев" деган китобни нашр этди. Унда XIV-XV аср тасаввуфга оид манбалар форс тилидан

таржима этилган. Таржима бўлган манбалар ичида бевосита Бахоуддин Накшбанднинг маърифатга оид фикрлари бўлган Мухаммад Порсонинг "Рисолаи Кудсия" асарининг таржимаси хам бор.

Москвадаги "Наука" нашриётининг Шарқ адабиёти Бош редакцияси 1989 йили О.Ф.Акимушкиннинг мухаррирлиги ва кириш сўзи билан А.А.Ставиской томонидан инглиз тилидан таржима этилган Дж.С.Тримингэмнинг "Суфийские ордены в исламе" асарини чоп этди. Бу асарда Нақшбандия тариқатига оид маълумотлар Баҳоуддин ҳаёти ва таълимотини ўрганиш учун маълум даражада ёрдам беради.

Юкорида тилга олинган нашриёт 1991 йили "Исламский словарь" луғатини Энциклопедический нашр этди. О.Ф.Акимушкиннинг "Бахоуддин Нақшбанд" "Нақшбандия" ва деган мақолалари мавжуд. 2005 йили "Орел: ИНБИ" практики тариката Нақшбандия" Ш.Барановнинг инглиз тилидан килган таржимасини чоп килди. Китобда "Мухаммад Бахоуддин Шох Накшбанд ал-Бухорий" деган махсус мақола мавжуд ва унда у кишининг ҳаёт йўллари ҳақида маълумотлар берилган.

Тасаввуфга ва тариқатларга оид чиққан барча асарлар ва мақолаларда маълум миқдорда Баҳоуддин Нақшбанд ҳақида маълумот бор. Лекин биз фақат маҳсус шу масалага эътибор берган муаллифлар ҳақида маълумот бериш билан кифояланишни лозим топдик.

Биз бу манбалар ва тадқиқотчиларнинг асарларидаги ғояларни тарихийлик ва мантиқийлик, қиёсий таҳлил услублари асосида ўргандик. Шу таҳлилларнинг синтези асосида келиб чиққан хулосавий ғояларни илгари сурмоқчимизки, Баҳоуддин Нақшбанд — Нақшбандия таълимоти ва тариқати асосчисидир. Унинг тарихдаги ролини қуйидагича таъкидлаш мукин:

- 1. Нақшбандия **мумтоз тариқат**лардан бўлиб, инсонни камолотга етишининг **энг қисқа, энг кучли, энг мақбул** ва **меъёрдаги йўл**ларни кашф этган, унда бутун тасаввуф тариқатларининг энг яхши томонлари ўз аксини топган.
- 2. Шарқшунос олим О.Ф.Акимушкиннинг "Нақшбандияда 10 мақом бор" деган ғоясининг ўрнида, нақшбандий Зуннун Мисрий асослаган Ҳаққа етиш, тавхидни англаш учун барча қувватларни жамлашнинг мақом ва ҳоллардан иборат маърифат йўли билан эмас, балки Ҳорис Муҳосибий асослаган ўз-ўзини, ўз нафсини кузатиш ва

назорат қилиш йўли орқали маърифатли бўлиб, тавхид даражасига етиш йўлидан борган, деган ғояни илгари сурамиз. Шунинг учун Абдураҳмон Жомий бу тариқатда зикр, таважжуҳ ва муроқаба ҳамда робитани муҳим, деган.

- 3. Туркиядан чиққан энциклопедияда ёзилганки, Нақшбандияувайсийлик ва робита каби икки мўъжиза билан тариқатларга янгилик киритди. Биринчидан, увайсийликни Бахоуддин Нақшбанд камолотидаги ўрни борлигини ўзи уни бу амалиёти инсоннинг **холатини**, ботинини ўзгартира олишини кўрсатган ва шунинг учун ҳам бу йўлнинг асосида қўйган. Нақшбандия таълимотида робита инсонни ўз-ўзини бошқаришда катта аҳамиятга эга амалиёт бўлиб, "робитаи мавт", "робитаи муршид", "робитаи ҳузур"дан иборатдир. Робита ва увайсийлик "хилватни анжуманда" бўлишига, "зоҳиран халқ билан ботинан Ҳақ билан" бўлишига имкон берган. Шунинг учун бу тариқатни биз хожагон ҳам эмас, мустақил бир йўл ўларок, баҳолаймиз.
- 4. Баҳоуддин қалбга махсус эътибор берди. **Қалб** олами инсон камолотининг илк босқичи. Муршид муридни қалбига илоҳий файз бериб уни уйғотади. Мурид ғафлат майдонидан огоҳлик, ҳушёрлик томон бурилиб, камол топа бошлайди. Қалб зикри, ҳуфий зикр, жазба яъни Оллоҳга томон тортиши Нақшбандияда йўлнинг бошида бўлади бу эса, ҳилват, чилласиз, суҳбат ва анжуманда ҳилватга имкон беради. Шунинг учун Жомий ёзган эди:

Нақшбандия ажаб қофилаосоранд, Ки баранд аз рахи пинхон ба харам қофиларо. Аз дили солики рах жозибаи сухбаташон, Мебарад васвасаи хилвату фикри чилларо. Мазмуни:

Нақшбандия шундай карвонбошидирки, Яширин йўл билан карвонни ҳарамга этади. Уларнинг суҳбати бу йўлнинг соликларининг қалбидан, Хилват ва чилланинг васвасасини олиб кетади.

Шунинг учун бу тариқатни "ақраб ут туруқ", "бошқа тариқатларнинг интихоси ибтидосида мундарижа" бўлган, деб ёзилади. Қалб оламидан рух, сир, хафи ва ахфо оламига кириб фано холатига етади. Буларнинг ҳаммаси ўзини ўзи назорат этиш нафсини бошқариш асосида бўлади.

- 5. Бу таълимот ҳақиқий ҳушёрлик йўлининг изчил давомчисидир. Бунга сайру сулукда Оллоҳга саёҳатдан, Оллоҳ билан саёҳатга етиб, фано ҳолатидан бақога ўтиш ва қайтиб халқ билан бўлиб, уни Ҳақ йўлига бошқариш асос туради.
- 6. Бу тариқат аҳли учун олий инсоний камолот тамкин ҳолатидир. Бу уйғунлик ҳолати, яъни ботин, зоҳир ва бутун борлиқ билан уйғун ҳолатда бўлади. Тамкин ҳолатида валий бесифат бениш бўлади.
- 7. Тариқатларда бутун тариқатнинг маънавий қуввати мужассам бўлган ҳар бир тариқат шайхининг ўз Авроди бўлганлиги каби Баҳоуддин Нақшбандда ҳам "Аврод" бўлган.
- 8. Бу тариқатда нафс тарбияси махсус тадқиқ этилиб, уни аммораликдан чиқариб, лаввома, мулхима, мутмаина, розия, марзия ва сафия даражасигача тарбиялаш, бунда "Хуш дар дам", "Назар бар қадам", "Сафар дар ватан", "Хилват дар анжуман", ёдкард, бозгашт, нигахдошт, ёддошт, вукуфи замони, вукуфи адади, вукуфи қалби, муроқаба, мухосаба, мушоҳаданинг аҳамияти катталиги кўрсатилган.

Умумий хулоса қилиб, қуйидагиларни таъкидлаш мумкин:

- 1. Узоқ муддат қарамлик, эрксизлик, бировнинг амрига итоат қилиб яшаган халқимизнинг мустақил республикада ҳақиқий, ҳур, эркин бўлиши, ботинан бой, ўз-ўзини бошқара оладиган инсон бўлишга Баҳоуддин Нақшбанднинг ушбу бунёдкор ғоялари ёрдам беради.
- 2. Бозор иқтисодиётига ўтиш давридаги қийинчиликлардан ўтиб, ўз-ўзини руҳан бошқара олиш услубларини бу таълимот ўргатади.
- 3. Таълимотдаги борлиққа муҳаббат, вақтни асраш, холис меҳнат қилиш, кишиларнинг оғирини енгил қилиш, бағрикенглик, каби ғояларидан ёшларга тарбия бериш жараёнида фойдаланиш мумкин.

Демак, Баҳоуддин Нақшбанд ўзига хос ноёб, нодир (оригинал), ҳозирги даврда ҳам фойдаланиш мумкин бўлган баркамол инсонни тарбиялашнинг услубларини топган. У инсоннинг борлиғини илоҳиёт, жамият, оила меҳнат билан боғланиб, мукаммал ҳаракатда бўлиш йўлларини ихтиро этган. Бу таълимот инсон ўз-ўзини англаши орҳали Ҳаҳни англайди ва ўз-ўзини идора этиб, камолотга етиши мумкин, деган ғояни назарий асослаб, шунга етиш учун амалий тавсиялар беради.

# І.БАХОУДДИН НАҚШБАНДНИНГ ТАРЖИМАИ ХОЛИ

# 1.БАХОУДДИННИНГ ЗУХУРГА КЕЛИШИГА ОИД БАШОРАТЛАР

Илмий асарларда инсон туғилиши ва буюк инсонларнинг яратилиши масаласига оид кўпгина тадқиқотлар қилинган бўлса-да, лекин кўпгина муаммолар ечилмай қолмоқда. Одатда шўролар даврида ёзилган асарларда буюк шахс ҳақида маълумот унинг туғилганлиги ҳақидаги маълумотлар билан бошланар эди. Бизнинг валийлар ҳаётига оид тадқиқотларимиз бу масала анча чуқурроқ мулоҳазани талаб этишини кўрсатди. Уларнинг таналари бизларга зоҳир бўлишдан анча илгари уларнинг туғилишини ғайб олами сирларидан огоҳ бўлган кишилар башорат берганлар. Демакки, руҳий оламда уларнинг зуҳурротига тайёргарлик жараёни узоқ муддатда борган.

Комил инсон даражасида юксалган, валийлик рутбасига эришган Баҳоуддин Нақшбанд номи билан машҳур бўлган Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорийнинг зуҳур этишини ҳам башорат этганларига оид манбаларда маълумотлар мавжуд.

XIX асрда яшаб, ижод этган шоир ва таржимон, мутасаввиф олим ва тилшунос Мухаммад Сиддик Рушдийнинг XII асрда яшаб "Шайхи Машрик" номи билан машхур бўлган Саййид Абдулкодир Гилоний хаёт ва кароматларига оид "Ғавсул Аъзам" асарида бу ҳақда маълумот мавжуддир. Муҳаммад Сиддик Рушдий "Манокиби кодирия" манбасига таяниб шундай ёзади: "Бир кун ҳазрати Ғавсус сақалайн разияллоҳу анҳу ўгзада (томда) ўлтуриб эрдилар. Ногоҳ назарлари Буҳоро тарафига тушиб амр қилдилар: "Фалон вақтда Баҳоуддин Нақшбанд отлиғ бир зот зуҳурға келгувсидур ки, бизнинг файзи-хосиятимиз бирла мумтоз бўлғувсидур", 1 дедилар.

Fавсул Аъзам номи билан машхур Абдулкодир Гилонийнинг Бахоуддин Накшбанд туғилиши ҳақидаги башорати бошқа

24

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Муҳаммад Сиддиқ Рушдий. Турку тожик суянчи. (Авлиёлар султони). Туронлик валийлар Башорати. Табдил қилиб нашрга тайёрловчи Икромиддин Остонақул ўғли — Тошкент. Камалак нашриёти, 1995. 146-бет.

манбаларда ҳам кўрсатилган. У зот 157 йилдан сўнг Бухоро тарафида машрабнамо Баҳоуддин дунёга келади, деганлар. 1

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд зуҳур этишларини Муҳаммад /с.а.в./ томонидан айтилган деган нақл ва ривоятлар мавжуддир. Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳақида шундай ривоят бор.

"Пайғамбаримиз Мухаммад /с.а.в./ Меърож тунида кўтарилдилар. Бир жон, рух етмиш минг пардадан ўтиб Тангри сирдош бўлиб, Арш кўнгурасига билан кўниб Пайғамбаримиз Тангрига дедилар: "Ё Парвардигор! Бу не синоат? Ўзинг айтган эдингки, сендан кейин пайғамбар бўлмайди", деб. Анави рух сенинг билан набийлар каби сирлашади-ку!!". Тангри бу иштибохга жавоб берди: "Ё Мухаммад! Огох бўл ва англа! Сендан кейин бир валий келадики, унинг исми хам Мухаммаддир, лақаби Бахоуддиндир. Сенинг умматларингдан 70 минг кишига жаннатдан хабар беради. Шунинг учун унинг исми бизнинг даргохимизга етишганлар"2

Шоир Мухлис Намангоний томонидан жамланган ва 1329 хижрий йилда Бухорои Шариф матбаасида чоп этилган "Тухфат-ул обидин ва анис-ул мушфикин" шеърий тўпламда Машрабнинг "Бухоро ҳақида" номли шеъри келтирилган. Унда баён этилишича, рўза ойида Муҳаммад пайғамбар ҳар тонг бомдод намозини ижросидан кейин "Бухоро" деб дуо қилганлар. Бунинг сабабини сўраганларида шундай жавоб берганлар:

Шаби меърож кўрдим кўкка ғабродин чиқар уч нур, Дедим Жибрилга "Бу қайси нурдир, эй ахий гапур". "Иккиси Ясрибу Батхо бири нури Бухородур, Бу нурдин то қиёмат олами боло эрур маъмур". Тилим васфига қосир гўиё жаннат Бухородир, К-эй хайрул башар шундок эшитдим Ҳақ Таолодин. Деди пайғамбаре пайдо қилай гулзори Батходин, Суриб даврин неча йил юз ўгирса фоний дунёдин. Ки то машҳаргача равнақ топар шарҳи Бухородин, Бу нур андин чиқар, ки маъдани раҳмат Бухородур.3

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ба-ул мулк Ваххоб — 1303 хижрий йил Мулло Пахлавон хўжа ибн Абодулло хўжа Махкум Бухорий томонидан ёзилган. Бу манба Бухоро вилояти Бухоро нохиясида яшовчи Хайитов Курбон шахсий кутубхоналарида сакланади. Бу манбани топишда холисона ёрдам берганлари учун ф.ф.н.Файзуллаев Р.Ф.-га миннатдорлик билдирамиз.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Асрор Самад. Тангри Каломи. // Қалб кўзи. 1994 май. №5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Машраб. Бухоро ҳақида. /Туҳфат-ул обидин/. Араб имлосидан Фатилло Абдулло ўғли ўгирди. //Сусамбил — 1992. №4

Машраб бу назмий мисралари орқали Бухорода Маҳшаргача Муҳаммад пайғамбар ишларини давом эттира оладиган буюк зот зуҳур топишини Оллоҳ каломи деб Жаброил орқали айтмоқчи. Машрабнинг:

Бухороро Бухоро метавон гуфт, Бахораш аз зимистон метавон гуфт, Бахоуддин набошад дар Бухоро, Фарангу кофиристон метавон гуфт<sup>1</sup> Мазмуни:

Бухорони Бухоро дейиш мумкин, Бахорни қишдан дейиш мумкин. Бахоуддин бўлмаса Бухорода,

Фарангу кофиристон дейиш мумкин, - деган таърифи билан маъдани раҳмат Бухоро бўлган дейилиши, Баҳоуддин Нақшбанддек комил инсонни пайдо қилганига ишоратдир. Машраб бошқа жойда шундай таъкидлайди:

Ул Балогардон олим ҳам писархонди расул, Кимки ихлос ила борди мақсади бўлди ҳусул.<sup>2</sup>

Машраб бу ерда Баҳоуддинни Муҳаммаднинг писархонди деб у кишининг ишларини давомчиси эканлигини таъкидламоқда. Бу билан Оллоҳ Жаброилга айтган ва Меърож куни Муҳаммад туғилажагини билган инсон бу Баҳоуддин эканлигига Машраб шак шубҳа қилмай баён этаётганини кўриш мумкин.

килинишича, Хожа Мухаммад Бобойи Самосий ўз муридлари Амир Кулол билан Бухоро якинидаги Касри "Бу Хиндувондан ўтиб кетаётганда: тупрокдан бир келмоқдадир, шу зот барокотидан Қасри Хиндувон Қасри Орифонга айлангай, дебди. Уша пайтда хали Хазрат Бахоуддин туғилмаган, балки онасининг қорнида экан. Бир неча вақтдан кейин эса: "Халиги эрнинг иси ортикрок бўлибди", деди. Дархакикат, бу вактда Хазрат Бахоуддин туғилган экан.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Қиссаи Машраб. Тошкент. Ёзувчи. 1992. 132 бет, Шох Машраб қиссаси. Тошкент. Шарқ. 1991. 36 бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Туҳфат ул обидин ва анису ошиқин. Бухорои шариф. Хийрийф 1329. 87 бет

### 2.ТАВАЛЛУД ТОПИШИ ХАКИДА

Баҳоуддин туғилган йили ҳақида Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир Ибн Муҳаммад Алининг "Мақомоти ҳазрати ҳожа Нақшбанд" асарида ёзилган. Асарнинг "Муқаддимаси", "Таваллуд топишлари ва ҳазрат ҳожаи Бузург қуддуса сирраҳунинг силсилалари нисбати ҳақида" деб номланади. Унда ёзиладики, "Билгилки, ҳазрати ҳожаи Бузург, яъни Хожа Баҳоуддиннинг таваллудлари етти юз ўн саккизинчи (718) йилининг муҳаррам ойида юз берган. Бу Азизон яшаган асрдир." Худди шу маълумот Фаҳриддин Али Сафийнинг "Рашаҳот айн-ал-ҳаёт" асарида "Нақшбанд номи билан машҳур Ҳазрат ҳожа Баҳо-ул Ҳаққ вад-дин Муҳаммад (қ.с.) зикри"да келтирилган.²

Баҳоуддин Нақшбанд ҳаётини форс қўлёзмалари асосида тадқиқ этган академик А.А.Семёнов (1873-1958) Вюстенфельд жадвали асосида ҳижрий 718 йилнинг муҳаррам ойини милодий 1318 йилнинг 5 мартидан 3 апрелигача бўлган вақтга тўғри келишини аниқлаган.

Гулом Сарвар Лохурий томонидан 1864-65 йилларда ёзилган "Хазинат ал асфиё" — асарида ҳам Баҳоуддин таваллуди ҳаҳида маълумот берилади. Бу манбада Шоҳ Наҳшбанд ҳижрий 728 йилда туғилган деб таъкидлаб, буни тасдиҳловчи ҳуйидаги тарихий шеър келтирилган:

Нақшбанд Нақши наққоши азал, Он Баҳоуддин Шоҳи ҳар жаҳон. Зоҳиди Мушкулкушо таваллуди ўст, Қутби оли Нақшбанд омад аён.<sup>3</sup> Мазмуни:

Нақшбанд азал Наққошининг Нақши, У Бахоуддин икки жаҳоннинг Шоҳи. Зоҳиди Мушкулкушо таваллудидир, Олий Қутб бўлган Нақшбанд бўлди аён.

 $<sup>^1</sup>$  Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир. Мақомоти ҳазрат хожа Нақшбанд. Буҳоро: Буҳорои Шариф, 1327 ҳ.й. - Б 3, (Бундан кейин Мақомот).

 $<sup>^2</sup>$  Бахоуддин Нақшбанд таржимаи ҳоли ҳақида маълумотлар ҳақида. Қаранг: Наврўзова  $\Gamma$ . Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. Т.: Фан, 2005. 63-83 — бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Лохури Fулом Сарвар. Хазинат ас асфиё. Канпур: Новал Кишор, 1894 – Т. 2. – Б 551.

Бу мисрада "Зохиди Мушкулкушо" абжад хисоби билан ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанднинг туғилган йилини кўрсатади. Муаллиф бу сўзлар устида араб сонлари билан 728 деб ёзиб қўйган. Бу сўзларнинг абжад ҳисоби ҳам 728 ни беради. Демак, бу манбада муаллиф аниқ қилиб, Баҳоуддин Нақшбанд туғилган йилни 728 деб ёзади. Лекин ўзи у киши 73 йил умр кўрган, деб ҳам таъкидлайди. Агар у келтирган яшаш йилларига қарасак, 63 йил яшагани маълум бўлади. Демак, 728 йил деб муаллиф хатоликка учраган. Бизнинг фикримизча, XV-XVI асрлардаги манбалар Баҳоуддин Нақшбанд ҳаётига доир асосий ва муҳим манбалардир ва уларга таяниб илмий иш олиб бориш таъбирга жоиздир. "Хазинат ал-асфиё"да ёзилган ҳижрий 728 йилни илмий факт дейиш мумкин эмас.

Манбаларда Бахоуддиннинг туғилган ва вафот этган жойи Қасри Орифон деб кўрсатилган. Бухородан бир фарсанг масофада хозирги Бухоро вилояти Когон районида жойлашган бу манзил Бахоуддин туғилишидан олдин "Қасри Хиндувон", яъни хиндулар билан яшайдиган қаср номи юритилган. Шаркшунос (1876-1956)В.А.Гордлевский тадкикотлари асосида мумкинки, бу ерда аввал будда динига сиғинган хиндулар хам яшаган ва шунинг учун бу ном билан юритилган. Мухаммад Бобо Самосийнинг башоратлари билан Бахоуддин туфайли бу жой номи Касри Орифон бўлди. Хозиргача бу мавзеъ шу ном билан машхур.

### 3.БАХОУДДИН НАҚШБАНД НАСАБИ

Баҳоуддин Нақшбанд насаби ҳақида 1864-65 йилларда ёзилган Ғулом Сарвар Лоҳурийнинг "Хазинат-ул-асфиё" асарида Шарофиддин Муҳаммад Нақшбандийнинг "Равзат-ус-сафо" асари асосида маълумот берилган. Нақшбанд насаби бир неча восита билан Ҳазрат Имом Жаъфари Содиққа бориб етади, дейилади. Бу манбада Баҳоуддин Нақшбанднинг насаби қуйидагича кўрсатилган: Ҳазрат Шоҳ Нақшбанд бин Саййид Муҳаммад Буҳорий бин Саййид Жалолиддин бин Саййид Бурҳониддин бин Саййид Абдуллоҳ бин Саййид Зайналобидин бин Саййид Қосим бин Саййид Шаъбон бин Саййид Маҳмуд бин Саййид Белоқ бин Саййид Тақи бин Суфий Хилвати бин Саййид Фаҳриддин бин Саййид Акбар бин Имом

 $^1$  Гордлевский В.А. Бахауддин Накшбанд Бухарский. (К вопросу наслоениях в исламе). // Избр.соч.-М. 1962. –Т.3-С.385.

28

Хасани Аскари бин Имом Али Тақи бин Мусо Ризо бин Имом Мусоий Козим бин Имом Жаъфари Содиқ.<sup>1</sup>

1906 йилда ёзилган Носириддин Тўра Бухорийнинг "Тўхфат аззойирин" асарида ҳам Баҳоуддин Нақшбанднинг насаби ёзилган. Унда "Туҳфат ал-ансоб" асари асосида қуйидаги маълумотлар берилган: Ҳазрат Баҳо-ал-Ҳаққ-вад-Дин саййид Муҳаммад ибн саййид Муҳаммад Жалол-ад-дин Буҳорий ибн Саййид Бурҳон-аддин Холдор ибн Саййид Абд-Оллоҳ ибн Саййид Зайн-ал-обидин ибн Саййид Шаъбон ибн Саййид Бурҳон ибн Саййид Маҳмуд Румий ибн Саййид Исҳоқ, лақаби Илоқ ибн саййид Тақи ибн Саййид Хилвати ибн Саййид Фаҳр-ад-дин ибн Саййид Маҳмуд Жомий ибн Саййид али Акбар ибн ҳазрат Имом Али Тақи ибн Имом Муҳаммад Тақи ибн ҳазрат Имом Али Мусо ар-Ризо ва насабининг охиригача.

Улуғ Хўжа (Баҳо-ад-дин Нақшбанд) ҳазратлари волида (она) томонидан Сиддиқийдир. $^2$ 

# 4.БАХОУДДИНГА ТАРБИЯ БЕРГАН УСТОЗЛАР

Бахоуддинга тарбия берган устозларни шартли равишда иккига ажратиш мумкин:

- 1.Зохиран, бевосита мулоқотда бўлиб тарбия берган устозлар.
- 2.Бевосита учрашмасдан, рухлари орқали тарбия берган устозлар.

Биринчи гуруҳга Хожа Муҳаммад Бобойи Самосий, Халил Ота, Амир Кулол, Ориф Диггароний, Қусам Шайх ва ҳадис илмини ўргатган устозлари киради.

Хожа Муҳаммад Бобойи Самосий - Баҳоуддинга тарбия берган биринчи устоздир. Бу киши ҳақида "Рашаҳот" асарининг 42-43 бетларда маълумот берилган. Муҳаммад Бобойи Самосий Хожа Азизоннинг энг комил ва фозил саҳобаларидан эди. У киши Ромитаннинг Самос қишлоғида дунёга келган. Муборак қабри ҳам ўша ердадир.

-

<sup>1</sup> Лохури Ғулом Сарвар. Хазинатас асфиё. – Канпур: Новал Кишор, 1894.-Т.2-Б.548.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Носир-ад-дин Тўра ибн Амир Музаффар ал-Ханафий ал-Бухорий. Хўжа Бахо-ад-дин Нақшбанд ва у киши ҳазратларининг устозлари ҳамда муридлари. /Б.Қозоқов, таржимаси — Бухоро: 1993. 17-бет.

Хазрат Баҳоуддинни фарзандликка қабул назари Муҳаммад Бобойи Самосийдан бўлган. У киши Ҳазрат Баҳоуддин туғилишини олдиндан башорат қилган. Уч кунлик Баҳоуддинни Бобойи Самосий маънавий фарзандликка қабул қилиб, Амир Кулолга унинг тарбияси билан шуғулланишни топширган.

Бобойи Самосий вафот йиллари "Хазинат - ул асфиё" ва "Тўхфат-аз-зойирин"да хижрий 755 йил деб кўрсатилган. Демак, 1354 йилда у киши вафот этган. ("Хазинат-ул асфиё" 542 - 543 бетлар, "Тўхфат-аз-зойирин" 43-45 бетлар).

"Мақомоти ҳазрати ҳожа Нақшбанд"да келтирилган нақлдан маълум бўладики, Баҳоуддин асос солган таълимотда р и з о тушунчасини шаклланишида шу кишининг алоҳида ўрни бор. Манбада бу ҳақда шундай келтирилган: "Ҳазрати Хожамиз нақл қилиб дедилар: "Ёшим ўн саккизга етганда уйланмоқчи бўлдим. Бобом мени Самосийга - Ҳазрати Хожанинг ҳузурига юбориб, уларнинг муборак қадамлари бизнинг манзилимизга етишини ва бу ҳайрли иш уларнинг муборак назарлари остида анжом топишини истадилар. Уларнинг юзларини кўрганимда сезган биринчи каромат шу бўлдики, уларнинг суҳбатлари шарофатидан менда илтижо ва зору тазарруъ ҳолати пайдо бўлди, ўрнимдан туриб уларнинг масжидларига кирдим ва икки ракаат намоз ўтадим. Сўнг бошимни саждага кўйиб, кучли ҳожатмандлик илтижоси билан тилимдан: "Илоҳо, бало ва кулфатнинг юкини кўтара олиш ва муҳаббатнинг меҳнатини торта олиш қувватини менга арзон тут", деган сўз ўтди.

Тонг отгач, Ҳазрати Хожа ҳузурларига кирдим. Шундай дедилар: "Эй фарзанд, дуода: "Илоҳо, Сенинг улуғ ризоинг нима ишда бўлса, бу бандани ўша ишга мубтало эт", демак лозимки, Ҳақ Субҳонаҳу ва таоло ўз ҳикмати билан ўз дўстига муҳаббат балосини юборади ва ўз инояти билан ўша юкни тортишни ўз дўстига ато қилади. Бунинг ҳикматини эса унга аён қилади. Ўз ихтиёри билан бало талаб қилмоқ душворким, бу борада густоҳлик қилмаслик керак!"<sup>1</sup>

Баҳоуддинга Балогардон, яъни тушаётган балоларни дафъ қилиш, йўқотиш каби илоҳий қувватлар намоён бўла олишини ҳам биринчи марта Бобойи Самосий айтган ва у киши Нақшбандга Хожа Али Ромитанийнинг кулоҳларини берган, шу билан Нақшбанднинг ҳолати ўзгарган. Бобойи Самосийнинг башоратлари амалга ошган ва

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Макомот. 6-бет.

Бахоуддин, дарҳақиқат, балогардонлик сифатларга эга вали, соҳибкаромат бўлиб етишди.

Бобойи Самосий томонидан айтилган қуйидаги ибора сўфийлар орасида машхурдир: "Инсон кўп нарса ҳақида ўйлайди, У: "Менягонаман" деб билади. Аслида эса у бир неча бирликларга бўлинади. Токи шу йўсинда ягона бўлиб етишгунча у ким эканлигини тўгри тасаввур этишга қодир бўлолмайди". Бу ҳикматли сўз орқали инсоннинг Ҳаққа етиши учун ўзини тўла ўрганиши керак дейди. Бунинг учун эса турли кўринишда намоён бўладиган ҳолатлардан илоҳий ваҳдоният сифатига ўтиш лозимлигини таъкидлайди.

Хожа Муҳаммад Бобо қариб қолган пайтларида Баҳоуддин Нақшбандни боболари Самарқандга этган. Қаердаки бир дарвишни кўрсалар уни уларнинг суҳбатига олиб борган ва беҳад ҳожатмандлик изҳор этган.

Қасри Орифонда бўлган вақтда Бахоуддинга Хазрат Азизон, яъни Хожа Али Ромитанийнинг муборак кулохлари етишган. 1 Ундан унинг холи ўзгарган ва кучли умид пайдо бўлган. Шу аснода Хазрат Саййид Амир Кулол ташриф буюриб айтган: "Менга Хожа Мухаммад Бобо қилиб, фарзандим Бахоуддиндан васият шафқатингни аяма, агар бу ишда нуқсонга йўл қўйсанг, сени кечирмайман, дедилар. Агар Хазрати Хожа Мухаммад Бобо васиятида нуксонга йўл кўйсам эркак эмасман" деди. "Макомот" ва "Анис ут толибин"да бу вокеалардан кейин Бахоуддин тушидаги ишорага асосан 12 йил Халил отадан тарбия олганлиги кўрсатилган. У кишидан кейин яна рухий оламдаги Абдулхолик Гиждувоний ишоралари билан Амир Кулолдан тарбия олганлари ёзилади.

"Рашахот" да Бахоуддин Амир Кулолдан сўнг Ориф Диггароний ва Кусам Шайхдан ва "кейинчалик эса Халил Отадан тарбия олган" дейишлари вокеалар мантикига мос келмайди. Чунки "Макомот" да Хазрат Бахоуддин Накшбанднинг ўзлари томонидан келтирилган куйидаги накл бу вокеанинг бошка тарзда бўлганлигини кўрсатади: "Мен отам билан кимхоббофлик касби билан машғул эдик ва ёшлар расмига мувофик алохида хонамиз бор эди. Бир куни кечаси турк машойихларининг улуғларидан бўлган Хаким Ато куддиса сиррухини тушимда кўрдим. Улар мени бир дарвишга топширар эдилар. Уйғонган пайтимда дарвишнинг афту ангори эсимда қолган эди. Солиха бувим бор эдилар, бу тушни уларга айтдим. "Турк

31

 $<sup>^1</sup>$  Хожа Али Ромитаний. Ҳазрат Азизон ҳақида батафсил маълумот учун. Қаранг: Наврўзова  $\Gamma$ . Нақшбандия — камолот йўли. Т.: Фан, 2007 - 52-75, 174-182-бетлар.

машойихларидан сенга насиба хосил бўлади", дедилар. Мен доимо ўша дарвишни кўриш орзусида юрардим.

Бир куни Дарвозаи Оҳангарондан чиқаётиб, ўша дарвишга дуч келиб қолдим. Сочлари мулоҳ шаклида, бошида минг баҳяли кулоҳ, қўлида ўн бадли уд дарахтидан қилинган ҳасса бор эди. Орқасидан равон бўлдим. У менга қайрилиб боҳмасди, мен эса ыолмасдан кетавердим. Мурғкуши кўчасига етиб, бир уйга кирди. Мен эса орҳага ҳайтдим.

Тунда танишларимдан бири менинг олдимга келди. "Халил номли бир турк шайхзодаси сени йўклаяпти", - деди. Хурсанд бўлиб ўрнимдан турдим. Куз фасли эди. Бухоро неъматларидан бироз ҳадя олдим ва бордим. У ерда бир хона бўлиб, дарвиш хонанинг бурчагида ўтирган экан. Олдида бир гуруҳ киши бор эди. Салом қилиб ўтирдим. Сўнг ўша тушни айтиш истаги туғён урди. Шу пайт менга туркчалаб: "Улким сенинг кўнглингдадур, ўзи бизга аёндир, айтмоқ не ҳожат?" деди. Ҳолим ўзгарди, унга майлим янада зиёда бўлди.

Мен унинг мулозаматида бўлдим. Унинг хузурида ажойиб холатларни кўрдим. Олти йилдан сўнг унга Мовароуннахр подшохлиги муяссар бўлди. Уни Султон Халил дер эдилар. Ўша пайтда хам ундан улуғ холатлар рўй берарди. Унинг олти йиллик салтанати даврида яна унга мулозим бўлдим ва подшолар хизматидаги одобларни ўргандим ва унга хизмат қилиш одобларини жойига қўйдим. Хилватда унинг хос махрами мен эдим.

Шундай қилиб мен авлиёуллоҳнинг хизматини қилардим. Баъзан қаттиқ гапириб, баъзан лутфи билан менга кўп шафқатлар қиларди. Шундан сўнг уларга қарши душман пайдо бўлди. У енгилди. Бир онда унинг тамоми салтанати ҳавога совурилди. Шунда дунёнинг барча кору боридан менинг кўнглим совуди. Бухорога қайтиб келдим ва Ревартунда яшай бошладим." Бу нақл Баҳоуддиннинг 12 йил Халил Ота тарбиясини олганлигини кўрсатади.

Носириддин Тўранинг "Тўхфат аз зойирин" асарида Халил Отанинг нур тўла мозори Нахшабда (Қашқадарё вилояти), деҳаи Шуллук мавзеида (Қарши қўрғондан тахминан чорак тош масофада) бўлган ўша ер аҳолисининг маъруф зиёратгоҳи эканлиги қайд этилган.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Макомат - 8 бет.

Дж.С.Тримингэм "Суфийские ордены в Исламе" асарида Халил ота хакида Ибн Батутанинг маълумотлари асосида ёзади. Халил отани Чиғатой хони Ясавурнинг ўғли дейди ва 1340-1347 йиллар султон бўлганлигини қайд этади.

Юкоридаги фактларга асослансак ва Бахоуддин Халил отани кўриб, олти йил хизмат қилгандан кейин уни Султон бўлганлигини инобатга олсак, демак тахминан 1335 йилда хазрат бу дарвиш билан учрашган ва бу вақтда Баҳоуддин 17-18 ёшда бўлган деган мантиқий далил туғилади.

Халил Султоннинг давлати таназзулга учрагандан Бахоуддинга моддий олам, мансаб ва бошкаларнинг бойлик, вақтинчалиги ва ўткинчи эканлиги аён бўлди. буларнинг барчасидан кўнглини батамом узди ва тавбасига таянди.

Бахоуддин Нақшбанд тавбага етишиб, Ревартунга келгандан кейин илм олиш билан машғул бўлди. "Мақомот" да у ҳадис илмини Бахоуддин Қишлоқийдан ўргангани ёзилган. Носириддин "Тўхфат-уз-зойирин"да Бахоуддин Қишлоқийни у кишининг устози деб қуйидаги маълумот берилади: "Мавлоно Баҳо-ад-дин Қишлоқий - ўз даврининг муқтадоси (рахбари) бўлгандир. У зохирий (ақлиймантикий) ва ботиний (рухий) илмлардан олим, (шунингдек) каромат эди. У Улуғ Хўжа (Мухаммад Бахо-ад-дин бўлган Нақшбанд)га сухбат шайхи ва хадис (илмининг) устози бўлган эди."

Бундан кейин Бахоуддин рухий камолотида увайсийлик даври бўлган. (Бу хакда куйида батафсил баён этилади). Накшбандга ўзларидан олдин ўтган хожагон тариқатининг асосчиси Хожаи Жахон номи билан машхур бўлган Абдулхолик Ғиждувоний (ваф. 1180 ёки 1220) рухий тарбия берган. Унинг амри билан Бахоуддин хуфия зикр билан машғул бўлган ва Саййид Амир Кулолнинг (ваф. 1370) хузурига бориб ундан таълим ола бошлаган. Тарикат одобини зохиран Амир Кулолдан ўрганган. Амир Кулол ўзи Мухаммад Бобойи Самосийдан ўрганган бор илмларини Бахоуддинга берган. кўрганки, унинг рухиятининг парвози баланд устозлардан таълим олишга ижозат берган.2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Носир-ад-дин Тўра ибн Амир Музаффар ал-Ханафий ал-Бухорий *Хўжа* Бахо-ад-дин Нақшбанд ва у киши хазратларининг устозлари хамда муридлари. Б. Қозоқов, - таржимаси -Бухоро- 1993- й-17-бет.

 $<sup>^2</sup>$  Батафсил маълумот учун қаранг: Наврўзова Г., Сафарова Н. Амир Кулол ва Баҳоуддин Нақшбанднинг тасаввуфий дунёқарашлари. Бухоро: "Бухоро", 1996, Хасанов Х., Наврўзова Г. Хазрат Саййид Амир Кулол. Бухоро: "Бухоро", 2003.

Унинг ижозат бериши ҳақида манбада шундай кўрсатилган. У киши бутун асҳоблари мажлисида Баҳоуддин Нақшбандга юзланиб шундай деди: "Фарзандим Баҳоуддин, Ҳазрати Хожа Муҳаммад Бобойи Самосий қаддасалоҳи сирраҳунинг сиз ҳақингиздаги гапларини тўлалигича бажо қилдим. Менга айтган эдиларки, мен сенинг тарбиянгни қандай бажо келтирган бўлсам, сен ҳам фарзандим Баҳоуддиннинг тарбиясини шундай жойига қўй. Мен ҳудди шундай қилдим!". Амир ўз кўкракларига ишорат қилиб дедилар: "Сизнинг руҳоният қушингиз башариятлик туҳумидан чиқди. Сизнинг ҳиммат қушингиз баланд парвоз чиқиб қолди. Энди сизга руҳсат ва ижозатдир, турк ёки тожик (Шайҳ)лардан ҳар кимнинг иси димоғингизга етса уни талабида бўлинг. Мақсадга етиш борасида ҳимматингизга нуқсон етказа кўрманг!"

Улар айтган эдилар: "Менинг ёронларим орасида мана шу икки киши, яъни Хожа Бахоуддин ва Мавлоно Ориф Диггаронийга ўхшаган ҳеч ким йўқ. Булар ҳаммадан ўзиб кетдилар".

Баҳоуддин шу кундан эътиборан Саййид Амир Кулолнинг нафаси бўйича янгидан талаб йўлига кириб, ҳол тили билан бундай айтган экан:

#### Рубоий

Эй, ошиқи шўридаву авбоши талаб, Ин ваъда, ки кардааст, ту ҳар жош талаб. Дар ғам агараш наёби, дар шода жўй, Саргардони гузин ҳар жош талаб. <sup>1</sup> Мазмуни:

Эй шўрида ошиқ ва талабларнинг боши, Бу берилган ваъдани хамма жойда тилагин. Гамда агар топаолмасанг, шодликда ахтаргин, Бошингни қаерга урсангда хамма жойда тилагин.

Баҳоуддин ўша нафас туфайли етти йил Мавлоно Ориф Диггаронийнинг хизмати ва мулозаматида бўлди. Бу мулозаматда хилма-хил риёзату жидду жаҳдни ўз бўйнига олди. Деггарон ва унинг атрофларида юрди. Кўп вақтлар Мавлоно Ориф билан бирга Работи Малик қурилишида мардикорлик қилди. Ажиб ва ғариб воқеалар бошларидан ўтар эди. Мавлоно Орифнинг иззати учун мулозамат ва хизматни давом этар эди. Шу етти йил давомида арик

34

 $<sup>^1</sup>$  Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Али. Баҳоуддин Балогардон. Т.: Ёзувчи. 50-бет.

лабига таҳорат учун борса-да, Мавлонодан юқорида таҳорат қилмас эди. Йўлда кетаётганида унинг қадамларининг изи устига оёқларини қўймас эди. 1

Мавлоно Орифдан кейин, Саййид Амир Кулолнинг нафаслари бўйича Хожа Аҳмад Яссавий хонадонига мансуб турк шайхларидан Қусам Шайх олдига борди. Ундан беш ойга яқин таълим олган.

Демак, Баҳоуддин зоҳиран бевосита мулоқотда бўлиб, Муҳаммад Бобойи Самосий, Халил Ота, Баҳоуддин Қишлоқий - Диггароний, Саййид Амир Кулол, Ориф Диггароний ва Қусам Шайҳлардан тарбия олган.

## 5.БАХОУДДИН НАҚШБАНДНИНГ УВАЙСИЙ ЭКАНЛИГИ ХАҚИДА

Бахоуддин Нақшбанд ҳаёт йўлларига оид бўлган "Мақомот", 'Маноқиб" тазкира ва рисолаларда унинг у в а й с и й эканлиги таъкидланган.

XV аср ёзма манбаси бўлган Муҳаммад Порсонинг "Рисолаи Кудсия" асарида Баҳоуддин Нақшбанд ҳақида шундай ёзилади: "Ҳазрат ҳожамизнинг йўллари увайсийлар тариқасидир". Демак, Баҳоуддин руҳий камолотга етишда увайсийлик йўлидан борган. Шу манбада бу йўл қуйидагича изоҳланади: "Увайсийнинг маъноси - авлиёуллоҳлардан бир тоифа бўладики, тариқат машойиҳлари ва ҳақиқат бузрукворлари уларни "увайсийлар" деб аташади. Улар учун зоҳирда пирга эҳтиёж бўлмайди, чунки Рисолатпаноҳ уларни ўзларининг иноят ҳужраларида ўзгаларнинг воситасисиз парвариш қиладилар, чунончи, Увайсга (Қаранийга) шундай парвариш берган эдилар. Бу улуғ ва олий мақом бўлиб, унга кимни еказади-ю ва бу давлат кимга юз ўгиради. Бу Аллоҳнинг фазлидандир, кимни ҳоҳласа ўшанга беради. Аллоҳ, улуғ фазл эгасидир".

Манбада таъкидланадики, увайсийлар сулукида Раббоний файз ва Раҳмоний тажаллиётга етишишда уларга муқаддас арвоҳлар воситачи бўлади, аммо хос йўл бўлган жазаба тариқида икки ўртада ҳеч қандай воситачи йўқ эди.

Алишер Навоий "Насойим - ул муҳаббат мин шамойил ул футувват" асарида увайсийлик Увайс Қараний номи билан

 $<sup>^1</sup>$  Батафсил маълумотлар учун қаранг: Наврўзова Г. Нақшбандия камолот йўли. Т.: Фан, 2007. 75-81-бетлар.

юритилишини таъкидлайди, чунки у Муҳаммад пайғамбарни зоҳир кўзи билан кўрмасдан туриб, маъно ва руҳоният юзидан тарбият олган эди. Навоий ёзадики: "Ҳар кишинингки, бу тоифадан зоҳир юзидан пири маълум бўлмаса ва машойихдан бирининг руҳи ани тарбият қилган бўлса, уни увайсий дерлар". 1

Демак, увайсийлик - бевосита маънавий, рухий тарбия бўлиб, зохирий тарбияга нисбатан олий мақомдир.

Фахриддин Али Сафий "Рашахот айн ал хаёт" Нақшбанд номи билан машхур хазрат хожа Бахоуддин зикрини келтириб: "Аммо ҳақиқат юзасидан хожа у в а й с и й бўлганлар ва хазрат хожа Абдулхолик Гиждувонийдан тарбият топганлар", 2дейди. Бу билан Нақшбанднинг увайсийлигини ўзидан олдин ўтган Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний рухониятидан тарбият топганлиги билан изохлайди. Абул Мўхсин Мухаммад Бокир ва Салохиддин ибн Муборак ал-Бухорий томонидан XIV асрда ёзилган "Макомот" ва "Манокиб"га асослансак, Бахоуддиннинг увайсий эканликларини кенгроқ изоҳлаш мумкин. Манбалар таҳлили кўрсатадики, хожанинг биринчи рухий холатларини ўзгаришига сабаб Хожа Али Ромитаний рухонияти бўлди. Шунинг учун Нақшбанд ўзларини "Биз Хазрат Азизоннинг муридларимиз" деб таъкидларди. Кейин у кишининг тушида Хаким Ота - Сулаймон Боқирғоний (ваф. 1186) рухлари ишорат қилган ва у киши Халил Ота тарбияларини олган. Бундан кейин Хожаи Жаҳон руҳониятидан тарбия олган. У кишинингг айтган ўгитларига тўла амал қилиб рухан камолга етган.<sup>3</sup>

Манбалар гувоҳлик берадики, ладуний-илоҳий илм, асосан, Хизр (а.с.) орқали берилган. Баҳоуддин ҳам бу кишининг суҳбатига мушарраф бўлган. Шунингдек йўлнинг бошида Нақшбанд Увайс Қараний руҳониятига юзланиб, уларнинг сифатларига кириб сайр этган. Баҳоуддин ҳақидаги манбаларда ёзилади: "Саккиз ойдирки, биз таважжуҳимизни Увайс Қаранийнинг руҳониятига қаратган эдик ва уларнинг сифатига кириб сайр қилардик. Бугун уларнинг сифатидан чиқдик".4

Баҳоуддин Нақшбанд буюк мутасаввуф Мансур Ҳаллож (858-922) руҳониятидан ҳам таълим олган. Нақл қилинишича, у айтган:

36

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>. Навоий А. Насойим ул муҳаббат мин шамойил ул футуват мукаммал - асарлар тўплами. 17 - Т-: Фан, 2001, 24 - бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Кошифи Фахриддин Али бин Хусайн Воиз ас-Сафи. Рашахот айн ал хаёт. Тошкент. Орифжонов. тош босмаси. 54-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Наврўзова Г. Накшбандия – камолот йўли. Т.: Фан, 2007. 44-47-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Макомот. 15 - бет.

"Талаб айёмларида Мансур Халлож сифати икки марта менда туғён урди. Бир дор бор эди. Икки марта ўзимни дор остига етказдим ва дедим: "Жойинг мана шу дордир!". Тангри инояти билан бу мақомдан ўтиб кета олдим". 1

Нақшбанд буюк сщфийлар Боязид Бастомий (ваф.875), Жунайд Бағдодий (ваф.910), Шиблий (861-948) рухоний оламидан бахра олган. Нақл қилинишича, у киши айтган: "Султон Абу Язид мақомларига сайр қилдим. У қаерга етган бўлса, ўша ерга етдим. Шайх Жунайд, Шайх Шиблий ва Шайх Мансур қаерга етган бўлсалар мен ҳам ўша ерга етдим".<sup>2</sup>

Нақшбанднинг рухий камолоти энг комил инсон Муҳаммад (570-632) пайғамбар даражасига етган. Лекин у доимо ҳушёрлик мақомида турган. Манбада унинг қуйидаги сўзи келтирилади: "Охири бир боргоҳга етдимки, бу боргоҳдан муаззамроқ боргоҳ йўқ эди. Билдимки, бу Муҳаммад боргоҳлари эди. Боязид қилган ишни қилмадим, яъни беадабликка йўл қўймадим". Демак, Нақшбанд беҳушлик - сукр йўлидан бормасдан, Жунайд Бағдодий каби огоҳлик, ҳушёрлик мақомида турган.

Манбаларда кейинги рухий тарбия берган валий Хожа Хаким Термизий эканлиги кўрсатилган. Хижрий 789 йилда Бахоуддин айтган эдики: "Йигирма икки йилдирки, биз Хаким ал Термизий тариқатига эргашамиз ва улар бесифат эдилар. Агар бирор киши билса мен ҳам бу замонда бесифатдурман". Чаким Термизий (831-932) нинг ўзи ҳам Хизрдан тарбия олган.

Нақшбанд, шунингдек Абулқосим Абдулкарим ибн Хавазан Қушайрий (986-1072) ва Фаридуддин Аттор (ваф. 1220) рухониятидан тарбия олган. Мақомотда ёзиладики, у айтар эди: "Бизнинг сулукимиз тариқатда Имом Қушайрий ва Шайх Аттор айтган сўзларига жуда мувофик келади".5

Манбадан маълум бўладики, у кишига Абу Али ал Хорис Мухосибий (781-857), Абу Саййид Абулхайр (967-1049), Абдуллох Ансорий (1006-1089) ва Абдулкодир Гилоний (1077-1166)лар рухий таъсир этган.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мақомот. 21 – бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мақомат. 28 - бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Мақомот. 28 - бет.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Макомот. 15 - бет.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Макомот. 28 - бет.

Абдулқодир Гилонийнинг Баҳоуддинга берган тарбияси ҳақида Сиддиқ Рушдий "Авлиёлар султони. Туронлик валийлар" китобида маълумот беради:

Хожа Бахоуддин Муҳаммад ал-Бухорий (қ.с.) дунёга келиб Саййид Амир Кулол (қ.с.)нинг хизмати ва мулозаматларига мушарраф бўлиб, "Исми зот"ни таълим олдилар ва "зикри хуфия"га машғул бўлиб, бир неча муддатни ўтказдилар. Лекин уларнинг хотири шарифларида "Исми зот"нинг накши карор топмади. Бу хол уларни диққат қилиб қўйди. Бир кун ғамгин бўлиб ва махзун бўлиб, сахрога чиққан эдилар, ҳазрати Хизр (а.с.) дуч келиб, шундай дедилар: "Эй Бахоуддин, менга "Исми Аъзам"ни Хазрати мажзуби субхони Саййид Абдулқодир Гилоний (р.а.) таълим қилмишлар. Сиз ул хазратнинг жаноби олияларига сиғингайсиз, мақсудлари эшиги (к.с.) уйларига келиб, ул кеча Хазрати Ғавсул Аъзам (р.а.)нинг бутун диққатларини бериб сиғиндилар. Воқеада жанобларига кўрдилар - ул ҳазрат ўнг қўлларининг бармоқларида "Исми зот"нинг накши зохир ва хувайдо эди. Хазрат Хожа Бахоуддиннинг тарафига кўргазманлик билан Шу бир кўрсатдилар. хазрат Бахоуддиннинг зохир ва ботинларига "Исми зот" накш боғлади. То шу мартабага еттилар - кимхоб тўкиган махалда "Исми зот" гуллар ўрнига накш бўлмиш эди. Бу вокеадан кейин "Зикри хуфия" машхур бўлди. Улардан халқ кўп бахра топди. Хазрат Хожа Бахоуддин: "Бу файз бизга Хазрати Ғавсус сақалайннинг файзларидан бўлмишидир", - деб эдилар.<sup>1</sup>

Демак, Бахоуддин Нақшбанд сўфийлик йўлида зохир юзидан Мухаммад Бобойи Самосий, Халил Ота, Амир Кулол Ориф Диггароний, Қусам Шайхлардан бевосита тарбия олиш билан бирга, аслида илохий иноят ила рухоний устозлар воситаси билан Оллохнинг файзини қабул этган ва илохий нурларни зухур қилиш манзилига айланган.

Баҳоуддин Нақшбанднинг тариқат нисбати ва зикр таълимини манбалар асосида қуйида келтирилган жадвал сифатида тасвир этдик.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Рушдий Муҳаммад Сиддиқ. Авлиёлар Султони. Туронлик валийлар. (Тўплаб табдил этиб, нашрга тайерловчи Икромиддин Остонакул ўғли Оқкўрғоний / - Т: "Камалак" — 1995. 172 - бет.

### БАХОУДДИН НАҚШБАНД ТАРИҚАТ НИСБАТИ ВА ЗИКР ТАЪЛИМИ

| Ι                               |                       | I                   |
|---------------------------------|-----------------------|---------------------|
|                                 | I                     |                     |
| <b>Хазрат Саййид Амир Кулол</b> |                       |                     |
| Хожа Мухаммад Бобойи Самосий    |                       |                     |
| Хожа Али Ромитаний              |                       |                     |
| Хожа Махмуд Анжир Фағнавий      |                       | ир Фағнавий         |
| Хожа Ориф Ревгарий              |                       | ий                  |
| Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний      |                       | Гиждувоний          |
| Хожа Юсуф Хамадоний             |                       | оний                |
| Шайх Абу Али Фармадий           |                       |                     |
| I                               |                       |                     |
| Ботин илми нисбати 2 томони     |                       |                     |
| •                               | T                     |                     |
| 111 V 16                        | I                     | I                   |
| Шайх Абул Хасан Харақоний       |                       | Шайх Абу Усмон      |
| Мағрибий                        | г ∨                   | A.C. A. IC. C.      |
| Шайх Абу Язид Бастомий          |                       | Абу Али Котиб       |
| Имом Жаъфари Содиқ              |                       | Абу Али Рудборий    |
|                                 |                       | Жувайд Бағдодий     |
|                                 |                       | Сари Сачатий        |
|                                 |                       | Маъруф Кархий       |
| I                               | I                     | Довуд Тойи          |
| Имом Мухаммад Боки              | ир Қосим ибн Мухаммад | Хабиби Ажами        |
| Имом Зайнул Обидин              | Ибн Абу Бакр Сиддиқ   | <b>Хасан Басрий</b> |
| Имом Хусайн                     | Салмоний Форсий       | Али                 |
| Али                             | Абу Бакр Сиддиқ       | Мухаммад            |
| Мухаммад                        |                       |                     |

#### 6.НАКШБАНД ВАФОТИ ХАКИДА

Баҳоуддин Нақшбанднинг риҳлатлари ҳақида барча манбаларда бир хил маълумот берилган. "Рашаҳот"да ёзиладики, у киши 73 ёшда бўлиб, 74 ёшга томон қадам қўйган (қамарий йили билан) вақтда бу фоний дунёни тарк этдилар. У кишининг вафотлари душанба кечаси робиъул аввалининг учинчиси етти юз тўқсон биринчи (791) ҳижрий йилда бўлган. Бу сана милодий 1389 йил 2 мартга тўғри келади.

"Рашаҳот"да ҳазрат хожанинг вафотлари тарихи ҳақида шундай ёзилган:

Рафт Шоҳи Нақшбанд, он хожаи дунёю дин, Он ки буди Шоҳи роҳи дину давлат, миллаташ. Маскану маъвои ў чун буд Қасри Орифон, "Қасри Ирфон" з-ин сабаб омад ҳисоби реҳлаташ.¹ Мазмуни:

Дунё ва диннинг хожаси бўлган Шох Нақшбанд кетди, У давлат, миллат ва диннинг йўл кўрсатувчи Шохи эди, Туғилган ва ўлган маскани Орифон Қасри бўлгани учун, "Қасри Ирфон" унинг рихлати хисобига айланди.

Бу сатрлар, бир томондан, Хожа Баҳоуддиннинг Ҳаққ йўлини кўрсатувчиларнинг Шоҳи эканини англатса, иккинчи томондан, унинг 791 йилда оламдан ўтганини билдиради. Чунки Қасри Ирфон абжад ҳисоби билан 791 санадир.

"Хазинат ул асфиё"ни ёзган Гулом Сарвар Лохури Нақшбанднинг вафоти ҳақида қуйидаги назмий парчаларни ёзган.

Шохи валояташ Бахоуддин имоми босафо, Он ки шуд равшан ба номи у камоле Накшбанд. Соли тархилаш чу Сарвар чуст фармудаш херад, Гў Бахоуддин имоме бо камоле Накшбанд.<sup>2</sup> Мазмуни:

Юқори даражадаги Шоҳ Баҳоуддин сафоли имом, Унинг туфайли Нақшбанд камоли равшан бўлган. Реҳлат йилини Сарвар ахтарганда ақл буюрдики, Айт Баҳоуддин Нақшбанд камолотга етган имомдир.

"Рашаҳот"да Баҳоуддин Нақшбанднинг ҳаётларининг охирги дамлари ва унинг ўлими тананинг бир ҳолатдан иккинчисига қайтиши каби оддий воқеадек қабул қилишлари ҳақида маълумотлар берилган.

Замон акобирларидан Мавлоно Мухаммад Мискин айтади:

- Шайх Нуриддин Хилватий Бухорода вафот этганларида унинг таъзия йигинида ҳазрат Хожа Баҳоуддин (қ.с) ҳозир эдилар.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Кошифий Фахриддин Али бин Хусайн Воиз ас-Сафи, Рашохат айн ал ҳаёт. Тошкент-Орифжонов. Тош босмаси. 57-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Лохури Ғулом Сарвар. Хазинат ас асфиё. Канпур. Новал Кишор. 1894. Т.2. 551 - бет.

Таъзияда заифалар ва асхоблар баланд овоз билан наъралар тортиб, фарёд чекардилар. Бу холдан хозир бўлганларга оғир бўлди ва улар ман этдилар. Шу пайт Ҳазрат Хожа /Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.) - дедилар.

- Менинг охирги дамим етганда дарвишларга қандай ўлиш лозимлигини кўрсатаман.

Хазрат Мухаммад Мискин айтади:

- Бу сўзлар мудом менинг ёдимда эди. Ҳазрати Хожа (Ҳазрат Хожа Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с)) бетоб бўлдилар. Бу сўнггиси эди. Карвонсаройдаги ҳужралардан бирида ётардилар. Асҳоби ҳослари яҳши мулозамат қилардилар. Оҳирги нафасларида икки муборак қўлларини дуо очиб кўтардилар, бир муддат шундай турдилар ва икки қўлларини юзларига тушириб бу оламдан кетдилар.

Хўжа Алоуддин Ғиждувонийдан шундай нақл сақланган: У кишининг (Ҳазрати Хожа Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с)) охирги касаллик лаҳзаларида ҳозир эдим. Менга дедилар:

- Ало, суфрани (дастурхонни) олдингга ол, таом егин! Мени у зот (Бахоуддин Нақшбанд (қ.с)) доим Ало дердилар. Мен буюрганларига амал қилдим. Икки уч луқмадан сўнг ортик ея олмадим. Суфрани йиғиштириб қўйдим. (Бахоуддин Нақшбанд (қ.с)) кўрдиларки яна суфрани йиғиштириб қуйибман. Дедилар:
  - Ало, суфрани келтир ва таом егин!

Мен яна бир неча луқма едим ва суфрани йиғиштириб қўйдим. Бахоуддин Нақшбанд (қ.с) кўрдиларки яна суфрани йиғиштириб қўйибман. Дедилар:

- Суфрани келтир ва таом егин. Таомни яхши ейиш ва ишни яхши қилиш керак! - деб тўрт марта такрорладилар.

Бу пайтда мулозим ва асхобларнинг хотирида "Хазрат Хожа қайсимизга иршод ижозатини берадилар ва фукаро тарбиясини кимга топширадилар?" деган ўй чарх урарди. Хазрат Хожа (Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.)) бундан огох бўлдилар ва дедилар:

- Мени нега шу вақтда ташвишга соласизлар? Бу амр менинг ихтиёримда эмас. Қачонки Ҳаққ Субҳонаҳу сизни бунга мушарраф этса, бу ҳолат ҳукм бўлади ва сизга буюрилади.

Хожанинг (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с)) ходимларидан бири ҳазрат Али Домод шундай дейди:

- Ҳазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с)) охирги касаллик пайтларида қабрларини таъмирлашни амр қилдилар. Бу ул зотнинг муборак мозорлари эди. Ишни тугатиб, олдиларига келдим. Хотиримга келдики. "Бу кишидан кейин иршод кимга амр бўлади?"

(Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с)) бирдан муборак бошларини кўтардиларда, айтдилар.

- Ҳижоз йўлида тугатилган ўша сўзлар бўлади. Кимнинг мени кўриш орзуси бўлса Хожа Муҳаммад Порсога назар қилсин.

Шу сўзлардан сўнг, эртаси куни рухлари Хақ субхонаху сари парвоз этди.

Нақл бордирки, Алоуддин Аттор деган:

- Ҳазрат Хожа Баҳоуддин бу оламдан илоҳий оламга кўчиш вақтларида "Ёсин" сурасини ўқир эдим. Ярмига етганимда анвор ҳосил бўла бошлади. Калима айтиш билан машғул бўлдик, шундан кейин Хожа сўнгги нафасларини олдилар. 1

"Мақомот"да ҳаётларининг охирги дамлари ҳақида шундай маълумотлар мавжудки, Шайх Абу Саид Абул Хайр деган эканларки, "Тобутимиз олдидан мана бу байтни ўқисинлар:

Чист аз ин хубтар дар ҳама офоқ кор, Дўст расад назди дўст, ёр ба наздики ёр." Мазмуни:

Бутун дунёда энг яхши иш нима? Дўст дўстига ва ёр ёрига етишдир.

Баҳоуддин Нақшбанд вафотлари олдидан васият қилганларки, "Тобутим олдидан бу рубоиийни ўқинглар:

#### РУБОИЙ

Муфлисонием омада дар кўи ту, Шайъалиллох аз жамоли рўи ту. Даст бикушо жониби занбили мо, Офарин бар дасту бар бозуи ту!"<sup>2</sup> Мазмуни:

Фақирлармиз сенинг йўлингга келганмиз, Сенинг юзинг жамолингда йўқ бўлганмиз (сенинг нарсанг бўлиб қолганмиз) Занбилимиз томон қўл очгин. Сенинг қўл ва бозуларингга офаринлар бўлсин.

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Қаранг: Кошифий Фахриддин Али бин Хусайн Воиз ас-Сафи. Рашаҳот айн ал ҳаёт. Тошкент. Орифжонов. Тош босмаси. 56-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Макомот. 69 – бет.

Бу мисралар Баҳоуддиннинг моддий оламда фано бўлганнини кўрсатади.

Нақшбанд айтган байтлардан бирида шундай ёзилади:

Хеч мо не ва хеч мо кам не, Аз паи хеч хеч мо ғам не. Жанда дар пушт, пушт қабристон, Гар бимирем хеч мотам не.<sup>1</sup> Мазмуни:

Хечмиз ва хеч кимдан кам эмасмиз, Хечнинг орқасида ғамимиз хам йўқ. Жандамиз орқамизда, орқамиз қабристонда, Ўлсак-да, бу учун хеч мотам йўқ.

Бу мисралар Баҳоуддиннинг "ўлмасдан олдин ўлиб", жисман аллақачон қабристонда бўлгани ва ўлим у учун ҳеч қандай мотам эмаслигини тушуниб англаб етган комил инсон эканлигини кўрсатади.

Баҳоуддиннинг 2 фарзандлари - бир ўғил ва бир қизи бўлган. Ўғли ёшлигида вафот этган. Қизини вояга етганда Алоуддин Атторга берганлар. Алоуддин Аттор у кишига ҳам куёв, ҳам ҳалифа бўлган. Набиралари Хўжа Ҳасан Аттор, абералари Хўжа Юсуф ўз даврининг валийлари бўлган. Унинг авлодлари қизи орқали ҳозиргача сақланган.

Баҳоуддин халифалари Алоуддин Аттор, Муҳаммад Порсо ва Яъқуби Чархий унинг таълимоти ва тариқатини давом этирганлар. Бу таълимот ва тариқат ҳозирги кунгача жаҳоншумул аҳамиятга эга.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мақомот, 38 – бет.

# II.БАХОУДДИН НАҚШБАНД – КОМИЛ ИНСОН.1.БАХОУДДИН НАҚШБАНДНИНГ РУХИЙКАМОЛОТ ЙЎЛЛАРИ

Хозирги кунда экологик муаммолар, инсонлар ўртасидаги муносабатлар ва қадриятларга махсус эътибор берилаётган вақтда, бу масалалар авлод-аждодларимиз учун оддий кундалик турмуш тарзи бўлганлигини ҳаёт кўрсатади. Аждодларимизнинг фахри бўлган ҳазрат Хожа Баҳоуддин Нақшбанд номи билан маълум Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорий ҳаёти ҳам бу борада ўрганишга арзигулик ибрат бўлиб хизмат қилади.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёт йўлларига оид "Мақомот" ва "Маноқиб"ларда у кишининг руҳий камолотга етиш йўллари кўрсатилган.

Манбалардан маълум бўладики, рухий камолотнинг асоси нафени бошқаришдадир. Бахоуддин ҳаёт йўли нафени бошқариш учун с а б р фазилатининг ахамияти катта эканлигини кўрсатади. Бу хақда манбада Нақшбанд тилидан қуйидаги нақл келтирилган: бошларида Хаққ холатининг жалла жалолухунинг дўстларидан бири билан учрашув юз берди. У менга қараб: "Ошнолардан кўринасан?", деди. Мен унга: "Дўстлар назарининг баракотидан ошно бўлишга умидворман", дедим. Ул азиз мендан: "Муомалада қандай йўл тутасан?" деб сўради. Мен унга: "Агар топсам, шукр қиламан, агар топмасам сабр қиламан", дедим. Ул азиз табассум қилди ва деди: "Сен тутадиган бу йўл жуда енгил, аслида бундай: нафсингни бир чангалзорга киритки, нону тополмасин ва қайсарликни ташласин!"1

Мен ёлвориб ул азиздан мадад талаб қилдим. У менга деди: "Бир биёбонга киргинки, умидинг халқдан бутунлай узилсин, шу тариқа уч кун йўл юр, тўртинчи куни бир тоғ этагига етасан, бир отлиғ олдингдан чиқади, яланғоч отга минган бўлади. Унга салом берасан ва ўтасан. Уч қадам ўтганингдан сўнг сенга: "Эй йигит, битта ноним бор, уни ол", дейди. Унга илтифот қилма".

Шундан сўнг мен ул азизнинг ишорати билан биёбонга қадам қўйдим ва айтганича кетдим. Уч кун ўтди ва тўртинчи куни бир тоғ этагига етиб келдим. Айтган отлиқ олдимга келди. Унга салом

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Макомот. 17 – бет.

бердим. Узокдан ўта бошладим. Нонни таклиф килди, эътибор бермадим". Демак, Бахоуддин рухий камолотининг ибтидосида ўз нафсини сабр ва очлик билан бошкарган.

Нақшбанднинг кейинги камолотида манбада кўрсатилган қуйидаги холатлар сабаб бўлган. Хали ёш бўлган Бахоуддинга устозлари камолотлари учун шундай йўл кўрсатади: "Одамлар нотавонлар, хусусан, кўнглини СИЖО ва халқ кимсалар холига машғул бўл, хожатмандлик килмайдиган камтаринлик билан муомала қил". 1 Хазрат Баҳоуддин бу ўгитларга тўла амал қилиб, ҳар бир одамнинг қалбини топиш учун уриниб, ожиз нотавонларга ёрдам берди. Хеч ким эътибор бермайдиган, яъни Тангридан мадад сўраб турган кишиларга ёрдам берди. Доимо хожатмандлик қилиб, камтарин бўлди. Бу фазилатларга амал қилиш жараёнида унда инсонпарварлик, мехрибонлик, холисона, риёсиз яхшилик қилиш, хуфия эзгу ишлар билан шуғулланиш каби сифатлар шакллана бориб, рухи камолотга сари йўл тутди.

Бу ўгитларга тўла риоя этиб, шу сифатлар унда ҳосил бўлгандан сўнг устози яна унга айтади: "Ҳайвонлар тарбиясида барқарор тур ва ниёзмандлик йўлида бўлгинки, улар ҳам худонинг махлуқларидир ва улар ҳам парвадигорнинг назарида бўлади. Агар уларнинг орқаю ёнларида яра ва жароҳат бўлса, даволаш тадбирига машғул бўл"².

Одамларга эзгулик қилишни ўрганган Баҳоуддин ҳайвонларга ҳам меҳрибонлик билан муомалада бўлади. Манбада ёзилишича, агар бирор ҳайвон ёнларидан ўтса, ён бериб унга йўл берган ва изларини кўзларига суртган. Баҳоуддин тилидан манбада ёзиладики, "Агар йўлимда бир ҳайвон учраб қолса, у биринчи бўлиб ўтиб кетиши учун тўхтаб турардим ва ундан олдинлаб кетишга уринмас эдим. Юзимни кечалари хачирлар оёғи теккан жойларга суртар эдим. Етти йил шу йўсинда бу йўлдан юрдим". Ҳар бир ҳайвоннинг ҳусусиятини ўрганиш олам моҳиятини чуқур англашга, Аллоҳнинг қудратини кўришга имкон беради ва у кишида бутун ҳайвонларни илоҳий қудрат ила яратилган мавжудот сифатида тан олиш тушунчаси шаклланди. Бунинг натижасида одамлар оламини тушуниш даражасидан ҳайвонот оламини тушуниш даражаларига руҳи юксалади.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Мақомот. 17 – бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мақомот. 17 – бет.

Бу иш билан етти йил машғул бўлгандан кейин устози унга шундай вазифа беради: "Бу даргоҳнинг итларига бечоралик билан хизматда бўл, мақсадингни талаб қил. Бу йўлда бир итга дуч келасанки, у билан саодатга эришасан."

Устози ўтитларига амал қилган Баҳоуддин итлар олами билан танишади ва уларга бечоралик билан хизмат қилади. У ит зотига хос бўлган вафо сифатларини чуқур ўрганади ва натижада ўзини ўта камтарлик билан ҳар бир итдан ҳам паст эканлигини пайқайди. Алишер Навоий "Лисон — ут - тайр" достонидаги "Хожа Баҳоуддин Нақшбанд сўзи фанойи комил мақомида" бобидаги Хожанинг комил фано даражасида юксалганларини баён этган. Унда шундай ёзилган:

Хожаи олий сифоти аржманд, Шах Бахо ул Ҳаққ вад-дин Нақшбанд.

Чун бу иқлим уза бўлди тахтгир, Тузди йўқлук кишвари узра сарир.

Ўз вужудин пок сайри хакшунос, Хар не бирлаким килур эрди киёс.

Ондин ўзни кам топар эрди басе, Сарву гулдин ўйлаким хору хасе.

То кўрунди кўзга бир жифа қалб, Пайкаридин поклик ойини салб.

Чун онинг бирла тенгуштурди ўзин, Нола қилди ашкбор айлаб кўзин.

Деди: "Ул аҳли вафодур, мен – ёмон, Ўзни онинг бирла эмди тенг демон.

Ул худовандига қилмас жуз вафо, Лек мендин зоҳир ўлмай жуз жафо."

Хукм мундоқ айлагач соҳиб назар, Қилди ит йўл бирла оллидин гузар.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Макомот. 17 – бет.

Кўрди топқоч нисбат ойинин туза, Ит аёғининг изин туфрок уза.

Деди: "Мен ортуғ эканму ё бу из?" Яна ўзни деди: "К-эй инсофсиз,

Ул вафо аҳли аёғидин нишон, Сен вафосизлиғ сари доманкашон".

Ҳатм қилди чун бу маънига сўзин, Ер ўпуб ул из уза қўйди кўзин.

Аҳли Ҳаққ бу навъ этиб салби вужуд Бўлдини бу важҳ ила айлаб нобуд.

Бўйла ошом эттилар жоми фано, Қолмоғондин сўнг асар ўздин яно.

Хақ вужудидин бақое топмайин, Жоми вахдатда лиқое топмайин,

Чун фано хайлига дохил бўлдилар, Бокийи мутлаққа восил бўлдилар<sup>1</sup>.

Баҳоуддин нафс илкида бўлганида инсон итдан паст турадиган вахший ҳайвонга ўхшашини англайди. Устозлари сўзларига амал қилиб, итларга қараганида, дарҳақиқат бир итга дуч келадики, у Тангрига ибодат қилаётган бўлади. У ҳам ўтириб дуо қилади. Робия Адавия ҳаётида итнинг дуоси ижобат бўлганидек, Баҳоуддин ҳаётида ҳам бу воқеа содир бўлганлиги манбаларда ёзилган.

Баҳоуддинга устози яна шундай ўгит берди: "Энди йўл хизматига кириш, йўлларда одамларга ёкмайдиган нимаики бўлса, одамларнинг назаридан пинҳон қил, токи улар зиён топмасинлар"<sup>2</sup>. Баҳоуддин буюрилган иш бўйича анча муддат ишга машғул бўлди. Бу иш билан у етти йил шуғулланди. Манбада Нақшбанд тилидан ёзиладики, "Шу етти йил ичида енгим ва этагим тупрокдан асло холи бўлмас эди. Бу Ҳаққнинг дўсти қандай амални буюрса садоқат билан

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Навоий Алишер. Лисонут-тайр; (Насрий баёни билан) -Т:. Адабиёт ва санъат нашр., 1991. 224-225-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Мақомот, 17 - бет.

бажо келтирардим, хар бир амалнинг натижасини ўзимда мушохада қилардим ва ахволимда тўлик тараккий юз бераётганини сезардим".

Баҳоуддин одамларга, ҳайвонларга, итларга ва йулларда хизмат ҳилиш туфайли бутун мавжудотга муҳаббат ҡўзи билан ҳарайдиган бўлди.

Баҳоуддин бу ҳақда шундай ёзади: "Бу йўлда вужудни инкор қилиш, борини нисор этиш, кам кўриш ва йўқлик улуғ ишлардан бўлиб, булар давлатга етиш ипи ва қабул воситасидир. Мен бу йўлда мавжудот табақаларидан бўлмиш ҳар табақага нисбатан сулукда сайр қилдим ва ўзимни зарралардан бўлган ҳар бир заррага қиёсладим, ҳақиқатда уларни ўзимдан яхширок эканини кўрдим, шундай қилдимки, ҳатто, чиқиндилар табақасида ҳам сайр қилдим, улардан ҳам бир манфаат топдимки, бу манфаат менда йўк. Ит чикиндисига етдим, шояд унда фойда йўқ бўлса деб тасаввур қилдим. Шундан кейин эса билдимки, унда ҳам фойда бор экан. Қанчалар фикрламай, нафсимда бирор фойда борлигини кўрмадим".

Аз ҳеч касии хештан бохабарам, В-аз ҳеч касе беҳ наям, илло батарам. Ҳар чанд ба ҳоли хештан менигарам, Як ҳабба наярзад зи ҳадам то ба сарам. Мазмуни:

Ўзимнинг ҳеч ким эканлигимдан ҳабарим бор, Ҳеч кимдан яҳши эмасман, аксинча бадтарман. Ўзимни ҳолимга қанчалар қарайман, Бошдан оёғимгача битта ҳабга арзимайман.

Баҳоуддин Нақшбанднинг бу сўзлари кўрсатадики, бутун борлиқни, ҳар бир заррани ўрганиш ўзини ҳам бутун оламнинг зарраси эканлигини ҳис этишга олиб келади ва нафси амморасини йўқотиб, руҳини камолотнинг олий ҳадига етказади. Ўз моҳиятини чуқур англаган Баҳоуддин олам моҳиятини ҳам билади ва борлиқнинг ҳар бир заррасини эъзозлайди, чунки уларда Тангри қувватининг тажаллиётини кўради.

Мехр-шафқат сифатлари ила безанган, одамларга ва борлиққа яхшилик қилиш иштиёқида ёнаётган Бахоуддин "Шамдек бўл, барчага нур бериб ўзинг қоронғида қол" деб таъкидлайди.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Макомот. 77 – бет.

Баҳоуддин Нақшбанд: "Ўзгаларга нур бериб ўзинг қоронғида қол, дейиш билан, бировга яхшиликни холисона қилгин, ундан бирор манфаат кўзламагин" дейди. Тангри йўлида эзгу ишларни қилиш истаги "Даст ба кору, дил ба Ёр" шиорини тариқат асоси сифатида қабул қилишга олиб келган.

Бахоуддин Нақшбанд одамларга, ҳайвонларга, ўсимлик ва барча мавжудотга меҳр - муҳаббат ва шафқат кўзи билан қараш натижасида руҳий қуввати шу даражада камолотга етадики, балоларни қайтара оладиган, мушкулларни осон қила оладиган бўлади ва шунинг учун уни Балогардон номи билан тилга оладилар.

Манбаларда кўрсатиладики, душман Бухоро ахлига хавф солганида у айтади: "Бизнинг елкамизда оламнинг юкидир".

Агар табох шавад мамлакат зи шох маранж, Ки назди ахли хакикат гунохи дарвиш аст. Мазмуни:

Агар мамлакат хароб бўлса шохдан хафа бўлма, Хақиқат аҳли орасида бу дарвишнинг гуноҳидир.

Демак, у мамлакатга хароблик келтирувчи бирор ҳол бўлса ўзини гуноҳкор ҳисоблаган. Чунки у нега вақтида бу хавфни олдини билмадим, сезмадим деб ўйлаган. Нақшбанд доимо кишиларни ҳимоя этишга тайёр турган. Манбада хавфли душман ҳужум ҳилганда, ҳўшинлар ҳаршилик ҳила олмаганида, у шу ҳаршиликни ҳайтара олганликлари ҡўрсатилган.

Бутун борлиққа муҳаббат кўзи билан қараш ва унга эзгулик қилиш инсон руҳий камолотининг шарти экан. Таълим-тарбия жараёнида бу масалага эътибор бериш ҳозирги кунда экологик, умумбашарий муаммоларни ҳал қилишнинг энг яхши йўлидир.

Рухий камолотига ёрдам берган йўллардан бири ҳалол луқмага эътибор беришдир. Баҳоуддин Нақшбанд луқма бобида кўп эҳтиёт бўларди. Гоҳида рўза тутиб оларди. Агар ўша куни меҳмон келиб қолса, ҳоҳ куннинг биринчи ярмида, ҳоҳ иккинчи ярмида бўлсин, овқат тайёр бўлса ва олдиларига келтириб қўйилса, меҳмон билан бирга олар эди. Рўза бўлмаса ҳам унинг овқатга нисбатан майллари оз бўлар эди. Овқат ҳозирлашга ўз диққатини кам сарфлар эди. Ҳар ким унинг шариф суҳбатида бўлса, унинг бу кам таомлик сифатлари

сухбатдошга ҳам ўтиб қоларди. Етти йилни шундай тариқада ўтказди, бироқ риёзату мушоҳадасидан одамлар бехабар эдилар. 1

Бу вақтда Баҳоуддин Қасри Орифондаги бир ҳужрада турганлар. Ҳужрада бир синиқ кўза, эски бўйра бўлиб, ажаб аҳволда кун ўтказар экан. Кучли риёзатга эга бўлишига қарамай, ҳалол ризқ талабида бошқаларнинг замбилини кўтарар экан. Баъзи вақт замбил ўз-ўзидан юриб кетар, бироқ у бунга асло илтифот қилмас экан. Ўз сифатини билдирмасликка интилар экан. У: "Риёзат натижаларига эътимод қўймаслик керак", дер экан.

Манбада Баҳоуддин руҳининг танасидан чиқиб парвоз этганлиги ҳақида ўзлари томондан айтилган қуйидаги нақллар сақланган: "Жазаба юз беришининг аввалларида бир тунда Маздохун мозорида эдим. Мен билан Дарвиш Муҳаммад Зоҳид ҳам бирга бўлиб, менга суяниб олган эди. Шу аснода руҳим танамдан чиқиб, айлана-айлана осмон томонга чиқиб кетди. Шу тариқа биринчи осмонни сайр қилди, ундан иккинчи осмонга, учинчи, сўнг тўртинчи осмонга ўтди. Менинг бу аҳволимдан Муҳаммад Зоҳиднинг асло ҳабари йўқ эди.

#### Мисра:

Касро вукуф нест, ки моро чи холат аст"2.

#### Мазмуни:

Бизнинг қай ҳолатда эканимиздан ҳеч кимнинг ҳабари йўқ.

"Аввал холда тунларнинг бирида Ревартунда устун орқасида қиблага юз қилиб ўтирар эдим. Ногох бехудлик ва фано зохир бўла бошлади. Оз-оздан мени истило қилиб, охири бутунлай ўзимдан махв қилди. Бу тўлиқ махв ва фано ичида менга: "Огох бўл, мақсад ва матлабинг нима бўлса унга етдинг ва уни топдинг", дедилар"<sup>3</sup>.

"Аввал холда Ревартун вокеасидан сўнг, ўша боғда (хозир Мозор боғи) эдим ва менга алокадор бўлган жамоат хам мен билан бирга боғда эди. Ногох менда Илохий жазаба асарлари ва нихоятсиз илтифот ва иноятлар зохир бўлишга киришди. Изтироб ва бекарорлик пайдо бўлиб, истирохатга токатим колмади. Туриб киблага бокиб ўтирдим. Ногох бир бехудлик пайдо бўлди ва бу бехудлик хакикий фано билан якунланди. Бу фанода менинг рухимни осмон фаришталари олдидан олиб ўтаётганларини аник кўра бошладим. Шу даражага етдики, у юлдуз шаклига кирди ва

<sup>2</sup> Мақомот. 17 - бет.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Макомот. 29 – бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Макомот. 14 - бет.

чегарасиз нур дарёси ичра ғарқ бўлиб йўқ бўлиб кетди. Гавдамда эса ҳаётдан асар ҳам қолмаган эди. Аҳлим ва яқинларим менинг бу ҳолимга йиғлашар, изтироб ҳамда беҳудликда қолган эдилар. Оҳири руҳимни бўлак-бўлакка бўлиб вужудимга киргиза бошладилар. Бу тўлиқ фано ва беҳудлик ортиғу ками билан ўша онда олти нужумий (астрономик) соатга ётган эди"1.

Булардан маълум бўладики, Шох Нақшбанднинг рухий камолотида мухим бўлган ф а н о ва йўкликдир.

Манбалардан маълум бўладики, Баҳоуддин руҳий камолотининг воситаларидан яна бири кучли талаб ва ҳиммат экан. Нақшбанднинг ўзидан бу ҳақда қуйидаги нақллар сақланган: "Биз бу йўлнинг талабига қадам қўйганимизда икки юз киши эдик. Менинг ҳимматим буларнинг ҳаммасидан ўтиш эди. Илоҳий иноятга ноил бўлиб, бу жамоатнинг ҳаммасидан ўтиб кетдим ва асл мақсадга етдим".

#### Байт:

Мардони рахаш расидаанд аз химмат, 3-он дар рахи ў нишон бепайдо нест.<sup>2</sup> Мазмуни:

Химмат билан етдилар бу йўлга мардлар, Химмат билан топурсан унинг нишонин,

Бу ҳақда яна шундай байт келтирилган:

Химмат туро ба кунгираи Кибриё кашад, Он сакфгохро бех аз ин нардбон махох.<sup>3</sup> Мазмуни:

Сени улуғлик аршига етказар химмат, Бу химмат нарвондан юксак таппа-тахт.

Баҳоуддин айтган: "Мақсад талаби йўлида ҳимматингиз менинг бошимга қадам қўйиб, мендан ҳам ўтиб кетиш бўлмаса, мен сизни кечирмайман!"<sup>4</sup>

Демак, нафсни бошқариш, сабр, хизмат, кучли талаб ва ҳиммат Баҳоуддин Нақшбанд руҳий камолотининг асосларидан бири экан.

<sup>2</sup> Мақомот, 16 - бет.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Макомот, 15 - бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Мақомот. 16 - бет.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мақомот. 17 – бет.

## 2.БАХОУДДИННИНГ КАМОЛОТ

#### ДАРАЖАСИ

Манбаларда Баҳоуддин Нақшбанднинг руҳий камолотга етишган даражаларига ишоратлар мавжуддир.

1393-1394 йилларда Нақшбанд вафотидан 5 йил ўтгандан кейин унинг халифаси Мухаммад Порсо томонидан ёзилган "Рисолаи кудсия" асарида Бахоуддинга таърифлар берилган. Асарда у кишини хазрати олийкадр зот, иршод ва хидоят макомининг улуғ мансабдори, мактовга арзигувчи ва валоят хислатларини ўзида йиккан, хакикат ва маърифат ахлининг кутбига мулозим-доимий хамрох, раббоний лутфлар мазхари, субхоний хулкларнинг нигохбони деб тавсифланган. Бу манбада Бахоуддин хакида куйидаги байтлар келтирилган:

Гашт бе кибру, риё ва кина, Нури кудсиро рухаш оина. Он ликои ў жавоби хар савол, Мушкил аз ў хал шавад бе килу кол<sup>1</sup>. Мазмуни:

Кибр, риё ва кинасиз бўлди, Юзи пок нурнинг оинасига айланди. Унинг бу кўриниши хар бир саволга жавоб. Мушкул ундан хал бўлур хеч сўзсиз.

Шунингдек уни орифларнинг пешвоси, ҳақиқатга, етган инсон, мурсал набийларнинг вориси, шайх, саййид Баҳо-ул-Ҳаққ ва Дин, Нақшбанд номи билан танилган, деб ёзилган.<sup>2</sup>

"Фарҳанг"да "Баҳо" арабча сўз бўлиб равнақ, гўзаллик маъносини англатишини кўрсатади. Нақшбанднинг Баҳо-ул-Ҳаққ ва Дин деб ёзилиши унинг Ҳаққ ва Диннинг равнақи, гўзаллигининг тимсоли эканлигидан далолат беради.

Абул Муҳсин Муҳаммад Боҳир ҳижрий 804 милодий 1401 йилда ёзган "Маҳомати ҳазрат хожа Наҳшбанд"да Баҳоуддинга нисбатан "Шайхимиз, пешвомиз ва мавлонойимиз" деб таъриф ҳилади. Бу билан Наҳшбандни шайхлик даражасига етганлигини,

<sup>2</sup> Ўша асар. 38-39-бетлар.

<sup>1</sup> Порсо Хожа Мухаммад. Рисолаи кудсия. Бухоро. Бухорои Шариф. 1327 х. й. 38 - бет.

тариқат аҳлининг пешвоси эканлигини таъкидлайди. Уни Мавлоносоҳиб, хожа, устоз сифатида тилга олади. 1389 йил вафот этган Нақшбандга нисбатан 1401 йилда бу таърифнинг ёзилиши унинг ўз даврида шайх, пешво ва мавлоно сифатида камолотга етганлигини билдиради.

Навоийнинг Баҳоуддин камолоти даражаларига оид фикрларини олимлар тадқиқ этганлар. Иззат Султон, Азиз Қаюмов, Султонмурод Олим, А.Ҳайитметовлар фикрлари бу соҳада диққатга сазовордир.

Алишер Навоий "Ҳайрат-ул аброр"нинг XXI бобига "Хожа Баҳоуддин қаддаса сирриҳу мадҳидаким, сунъ Наққоши ҳикмат ҳомаси била рўзғор саҳифасида анинг вужуди нақшин исломий тарҳ этти" сарлавҳасини қўйган. Бу бобда асосан Баҳоуддиннинг Нақшбанд эканлиги сири очилган.

Хожаки, наққоши сипехри баланд, Бўлгали ҳар саҳфаси Нақшбанд.

Айлади аврок мунаққаш басе, Нақш рақам айлади дилкаш басе.

Лек анинг накши киби дилнавоз Чекмади то хомасидур накш соз.

Собит анинг кўнгли аро нақши жуд, Махв ўлуб ул сафхада нақши вужуд.

Нақшига тенг тутмай ўзин нақши чин Олам ўлуб илгида нақши нигин,

Бўйла нигин нақшига фармонбари, Мунча ажаб нақш ила деву пари.

Саъй ила бу гунбади бисёр нақш, Хар нечаким айлабон изхор нақш.

Нақшининг оллида намудор уза, Нақш бўлиб савҳаи девор уза.

Мунча ажаб нақш била аржуманд,

Кимса эмас ғайри Шахи Нақшбанд, Жонга чекиб ранжу ано нақшини Сезмоқ учун анда фано нақшини.

Жони чу ул нақш макони бўлуб, Нақшдин ўзга бори фоний бўлуб.

Турфа буким нақшга кўз солмайин, Жонида жуз нақши бақо қолмайин.

Кўнгли чекиб маскан аро нақши сайр, Сайрда йўқ кўнгли аро нақши ғайр.

Сайр анга бу токи мунаққаш уза, Нақши кафи лавҳаи заркаш уза.

Чун изининг нақшига суртуб жабин, Равшан этиб кўз фалаки нақшабин<sup>1</sup>.

Гулом Сарвар Лохурийнинг 1864-85 йилларда ёзилган "Сафинат-ул-асфие" китобида ҳазрат шундай таърифланади: "... узамои авлиё ва кибриёи хулафои Сайид Кулол аст, имоми тариқат, пири ҳақиқат, муқтадои шариат, пешвои аҳли суннат ва жамоат, каромати валоят ва ҳавориқи одот дар туфулият аз вай сар зад."<sup>2</sup> Мазмуни: Валийларнинг энг азими, Амир Кулол ҳулафосининг буюги, тариқат имоми, ҳақиқат пири, шариатни муқтадоси, суннат ва жамоат аҳлининг пешвоси, болаликдан ундан ғайри оддий воқеалар ва валийлик кароматлари содир бўларди. Муаллиф Баҳоуддинни таърифлаб шундай ёзган:

Шоҳе волошан Баҳоуддин имоме бо сафо Он ки шуд равшан ба номи ў камоли Нақшбанд Мазмуни:

Бахоуддин волошан Шох ва сафоли имомдир. Унинг номи билан Нақшбанднинг камоли равшан бўлди.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Навоий Алишер. Хамса. Т.: Фан, 1980. 48-49-бетлар..

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Сафинат ул-авлиё. 548-бет.

Баҳоуддин Нақшбанд тасаввуфнинг барча тариқатларнинг зубда ва хулосаси бўлган Нақшбандия сулукини асослади. Унда хуфия зикр бўлиб, риёсиз ҳалол меҳнат билан кун кечириш асосий талабдир." Даст ба кору дил ба Ёр" - "Қўл ишда ва ҳалб Ёр-Тангрида" асосий шиордир. Наҳшбандия тариҳатида Баҳоуддин Наҳшбанд Юсуф Ҳамадонийнинг "хуш дар дам", "назар бар ҳадам", "сафар дар ватан" ва "хилват дар анжуман", Хўжайи Жаҳоннинг" ёдҳард", "бозгашт", "ёддошт" ва "нигаҳдошт" умдатларини асос ҳилиб олган. Ўзи яна учта янги умдатни яратган ва уни ҳам тариҳатнинг асоси сифатида ҳабул ҳилган. Баҳоуддин Наҳшбанд киритган учта янги умдат: "Вуҳуфи замоний" - замондан огоҳ бўлиш, "Вуҳуфи ададий" - сондан огоҳ бўлиш ва" вуҳуфи ҳалбий" - ҳалбдан огоҳ бўлишдир.

Бахоуддин Нақшбанд асослаган йўл хозирги кунгача ўз ахамиятини сақламоқда.

#### 3.ШОХ НАҚШБАНД: МАЗМУН-МОХИЯТ

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд - манбаларда Шоҳи Нақшбанд – яъни Нақш боғлайдиганларнинг Шоҳи номи билан юргизилади. Бунга иккита асос бор. Биринчидан, Муҳаммад Боқирнинг «Мақомоти ҳазрати Хожа Нақшбанд» асари кўпинча «Мақомоти Шоҳ Нақшбанд» деб ҳам ёзилади. Бу муҳим қимматбаҳо ёзма манбада ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳақида шундай маълумот бор: "Ҳазрат хожа мефармуданд, ки ман бо падарам бо касби кимҳоббофи машғул будам". Мазмуни: "Ҳазрат ҳожа айтар эдиларким, мен отам билан бирга кимҳоб тўкиш касби билан шуғуллансам". Демак, Баҳоуддин Нақшбанднинг ҳунарини эгаллаган бўлганлиги учун уни Нақшбанд — Нақш боғловчи деб атаганлар.

Кимхоб — ўриши зар ипдан, арқоғи ипакдан гулнақш ҳосил қилиб тўқилган мато. Кимхоб зар ипларининг ранги сариқ бўлса, сариқ кимхоб, кумуш ранг (оқ) бўлса, оқ кимхоб деб номланган. Ипак ипларнинг рангига қараб кўк кимхоб, пушти кимхоб, қизил кимхоб каби хилларга бўлинган. Кимхоб қимматбаҳо мато саналарди. Ундан бадавлат хонадонлардаги аёлларнинг уст кийимлари — нимча, камзул, паранжи кабилар тўқилган. Кимхоб

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир. Мақомоти ҳазрати хожа Нақшбанд. Буҳоро. Буҳорои Шариф матбааси. 1327-1909. Литография. Буҳоро музейи фонди ҳазинаси. 12455-11-сони. 7-бет.

тўқиш Бухоро, Шахрисабз, Ғиждувон шахарларида қадимдан ривожланган. Кимхоб инқилобдан олдин Ўрта Осиёнинг чет элларга чиқарадиган асосий матолардан ҳисобланган. Ҳозир кимхоб ўрнига ранг-баранг парчалар тўқилмоқда.

Хазрат Бахоуддин Нақшбанд кимхоб тўқиш жараёнида бу матога чиройли накш боғлай олишларидан у кишига Накшбанд деб қўйганлар хазратнинг нусхаларидан барча HOM ва накш хунармандлар фойдаланганлар. Хозирги Бахоуддин кунгача Нақшбанд тўқувчиларнинг пири саналади. Бу хакда Касбга оид рисолаларда ёзилган.

Иккинчидан, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ўз касбларини такомиллаштириб, оламга чуқурроқ қараб, энг гўзал нақшни топиш ва уни шундай боғлашни ўз олдиларига мақсад қилганларким, у замонлар зайли билан йўқолмасдан боқий бўлиб қолсин. Шу жараёнда шундай даражага етганларким, энг Гўзал Нақш Илоҳий Гўзаллик эканлигини кўриб, уни Қалбда Нақшлаш абадийлигини ҳис қилганлар. Шунинг учун ҳам барча ҳунармандлар пири комилни Шоҳи Нақшбанд деб ўзларига раҳнамо деб билганлар. Буюк мутасаввиф асос солган тариқат шунинг учун Нақшбандлар, яъни меҳнат жараёнида Аллоҳни қалбида нақшлайдиган кишилар деб аталади. "Нақш банд ба Дил банд", "Нақшни боғласанг, Дилга боғла" уларнинг асл мақсадидир.

Нақшбандия тариқатини чет элда чуқур ўрганиб, у киши ҳақида асарлар ёзган Идрис Шоҳ "Нақш" номли ботиний мазмундаги бир ҳикоятни келтиради ва шу орқали Нақшбандия тариқатидаги Нақш сўзининг мазмунини очиб беради.

Идрис Шох хикоятига асосан бир киши қамоққа тушиб қолади. Унга хотини ўзи тўқиган қолинча-жойнамозни беради. У қамокда шу жойнамозда кунда 5 маҳал намоз ўқиб, саждага тушади. Унинг ўзи темирчи эди. Кунлар ўтиб, у қамоқ қоровулларига унга темир-терсак ва асбоб келтирсалар, буюмлар тайёрлай олиши ва улар сотиб кун кўришларини айтади. Қоровуллар рози бўладилар. Бу одам ўз ҳунари билан шуғулланади. Кунлар ўтиб, қоровуллар келсалар, эшик очиқ ва асир йўк. Орадан анча муддат ўтиб, унинг гуноҳсизлиги тасдиқланади. Бир куни уни кўриб қоладилар ва қандай қамоқдан қоча олганини сўрайдилар. У жавоб беради: "Мен хотиним келтирган жойнамозга кунда беш марта сажда қилганимда ўша сажда қилиш жойида бир нусхани кўрдим. Қарасам бу эшик қулфининг нусхасининг нақши экан. Мен ўша нақшга асосланиб, калит ясадим ва қамоқдан бемалол чиқдим. Келиб аниқласам,

хотиним қулфни ясаган устани аниқлаб, уни нусхасини жойнамозда гилам тўқиб, ўша нақшни солган экан".

Бу ривоятдаги қамоқхона одам вужудидир. Инсон тананинг сирларини билмаса, у одамни асир қилиб, киши нафс балосига гирифтор бўлади. Шариат аҳкомларини бажариш вақтида у танасининг калитини билиб олади ва аста секин тариқат йўли билан бориб, танасига тўла ҳукмрон бўлади, яъни нафс балосидан тўла қутулади. У озод бўлади. Аммо бу озодликка у ҳунармандчилик ва касб-кор билан шуғулланиш жараёнида эришади.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳаётларини ўзи ҳам бунга мисолдир. Ҳазрат Алишер Навоий "Ҳайратул аброр" асарида Хожа Баҳоуддин Нақшбанд мадҳида шундай ёзади:

Собит анинг кўнгли аро нақши жуд, Мавх ўлиб ул сафхада нақши вужуд.

Навоийшунос йирик олим А. Хайитметов бу мисраларни шундай изохлайди:

Унинг (Баҳоуддин кўнглидан, аввало) сахийлик нақши мустаҳкам ўрин олган бўлиб, Унинг (борлик) саҳифасидан вужуд нақши ўчиб кетган эди.

Демак, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд меҳнат жараёнида такомиллашиб фоний, ўткинчи нарсаларни чуқур англаб, маънавий, руҳий абадий олам моҳиятини англаган ва комилликка етган эканлар. Шунинг учун ҳам Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳунар аҳлига жуда юқори баҳо бериб, шундай деганлар:

Хосили дунё ва хама дур бувад, Як хунар аз одами пур бувад. <sup>1</sup> Мазмуни:

Бу дунёнинг барча хосили-натижаси одам учун мол-дунё тўплаш эмас,

Бир хунар одамда барча нарсадан устундир.

Бахоуддин Нақшбанд ҳалол луқмага жуда катта эътибор берардилар ва ўз меҳнати билан топилган нарсани ҳалол деб

<sup>1</sup> Бахоуддин Балогардон. 94-бет.

хисоблар эдилар. Шайх ўз муридлари-шогирдларига Муҳаммад пайғамбаримиздан қолган қуйидаги ҳадисни такрорлар эдилар: "Аллоҳ таолога ибодат ўн қисм бўлади, деб Расули Акрам Муҳаммад (с.а.в.) айтганлар. Тўққиз қисми ҳалол ризқу рўз талаб қилиш ва бир қисми қолган барча ибодатлар". Яъни агар қанча тоату, намоз деб, рўза тутиб ҳажга борсаю, лекин ҳалол луҳмага риоя этмаса, унинг бажарган фарзлари ҳеч нарса бўлади. Ҳалол луҳма учун ҳаракат уларга нисбатан Аллоҳга тўҳҳиз карат маҳбул иш экан.

Хазрат Хожа Бахоуддин Нақшбанд номи билан маълум ва машхур бўлган Мухаммад ибн Мухаммад ал-Бухорий асослаган тасаввуфнинг Накшбандия тарикати бутун мусулмон оламида энг кенг тарқалған ва хозирги кунгача мавжуд бўлган сулуклардандир. Бунга асосий сабаб бу тариқатнинг мехнатга бўлган муносабати ва ўртасида мақбуллигида. ахли Манбаларда хунарманд таъкидланадики, тарикатга факат маълум хунари бўлиб, ўша хунари орқали ҳалол луқма билан күн кечира оладиган кишиларгина қабул этилган. Мабодо хунари бўлмаса, аввал хунар ўрганиб, сўнг бу тариқатга кирган. Бу эса ўша даврда маълум бўлган тасаввуфнинг бошқа тариқатларидан Нақшбандияни кескин фарқи хисобланади. тасаввуф йўлига кирган кўпчилик таркидунё Чунки узоклашиб кечирган. КУН Бундай хаёт хунармандларга хам мақбул бўлмаган, жамият тараққиёти учун хам бу зарарли эди. Нақшбандия тариқати Ўрта Осиёда Мўғуллар сулоласи хукмронлик қилган даврда бошланди. Бу тариқат ахлининг халқни хунар эгаллаб, халол мехнат билан күн кечиришга чақириши, мамлакат тараққиётида мухим туртки бўлган. Шунинг учун хам темурийлар даврида нақшбандийлик асосий мафкура сифатида бутун мусулмон оламида кенг тарқалди.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд таълимотида ҳунармандчиликка муносабат масаласини бу тариқатнинг "Даст ба кору, дил ба Ёр" шиори ва "Нақшбанд" сўзининг моҳияти ойдинлаштиради.

Нақшбандия тасаввуф тариқатининг шиори бўлган "Даст ба кору, дил ба Ёр" кўпинча адабиётларда "Дил ба Ёру, даст ба кор" тарзида ёзилади ва шунга асосан шиорлар ҳам ҳато ёзилгандир. Бизнинг манбалар асосида олиб борган тадқиқотларимиз шуни кўрсатадики, бу шиор "Даст ба кору, дил ба Ёр", яъни "Қўл меҳнатдаю, кўнгил Ёр-Аллоҳда" шаклида экан ва уни ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанднинг раҳнамо пирлари, бутун жаҳонда Хўжаи Жаҳон номи билан маълум ва машҳур бўлган Абдулҳолиқ Ғиждувоний (вафоти 1220) айтган эканлар. XVI асрда ёзилган муҳим

ёзма манбалардан Нақшбандия тарихига оид Фахриддин Али ибн Хусайн Кошифийнинг "Рашахот айн ул-ҳаёт" ("Ҳаёт булоғи томчилари") асарининг нақшбандийликни бутун оламга ёйилишига сабаб бўлган Хўжа Аҳрор Валийга бағишланган иккинчи қисмида шундай ёзилади: "Мифармуданд, ки Ҳазрати Хожа Абдулхолиқ Гиждувоний (қ.с.) фармуданд, ки гароний аз ҳалқ бар мибояддошт ва он намешавад, илло бо касби ҳалол даст ба кору, дил ба Ёр дар тариқи Хожагон (қ.о.арвоҳаҳум) амри муқаррар аст". Мазмуни: "Айтур эдиларким, Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний айтибтурларким, ҳалқдан оғирликни кўтармак керак, бу муяссар бўлмас, магар ҳалол касб ила, "Даст ба кору, дил ба Ёр" "Қўл меҳнатдаю, қалб Аллоҳда", деган сўз Хожагон тариқатида муқаррар этилган амр эрур". Навоийшунос олим, академик Иззат Султонов² ва шарқшунос олим Ориф Усмон³ олиб борган тадқиқотлар асосида ҳам шу фикр ётади.

"Рашахот айн ул-ҳаёт" асаридан келтирилган парча "Даст ба кору, дил ба Ёр" шиорининг моҳиятини очиб беради. Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний бу шиорни айтишдан олдин "Гарони аз халқ бармебояддошт" дейдилар. Гарони — сўзининг мазмуни оғирлик, мушкулликдир. Яъни асосий вазифа - халқнинг оғирини енгил қилиш керак, дейилмоқда.

Демак, тасаввуф аҳли покланиш ва камолотга эришувнинг асоси эзгулик, яҳшилик қилиш, ҳалқ мушкулини осон этиш деб тушунади. Бу эса фақат Аллоҳни қалбга жойлаб, тақво ва тоат қилиш билан эмас балки, аввало, Аллоҳ берган қўлни меҳнат билан банд қилиш, яъни маълум ҳунарни эгаллаб, маълум касб-кор билан шуғулланиб, одамларга фойда келтириш заруратини тақозо этади.

Тасаввуф таълимоти оламда яратилган барча нарсалар Аллоҳнинг зуҳурроти эканлигини кўрсатиб, улар маълум мақсадда яратилиши таъкидланади. Ҳар бир киши нарсанинг моҳиятини кўра билиши, унинг ботиний, ички томонини англай олиши керак. Аллоҳ сўзламайди, у яратгани орқали бизларга нима демоқчи бўлса англатади. Демак, инсонни ҳам қўл билан яратибдими, бу қўллар

<sup>1</sup> Фахриддин Али ас-Сафий. Рашахот айн ул-хаёт. 1308 хижрий 1890. Лакнау. Литография. ЎзРФА шаркшунослик институтидаги кўлёзмалар хазинаси. 3968-соа, 255-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Биринчи маротаба матбуотда Иззат Султонов "Даст ба кору, дил ба Ёр", шиорини тўғри асослаб берди. Қаранг: Бобоева Э., Зиёева М. Нақшбандия таълимотига оид давра суҳбати. //Ўзбекистон ижтимоий фанлар, 1993. 5-сон, 39-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "Даст ба кору, дил ба Ёр" шиорини Ориф Усмон ўзбекча, татарча, туркча "Рашахот"нинг таржималари асосида кўрсатган. Қаранг: Ориф Усмон Бахоуддин Нақшбанд ва унинг таълимоти ҳақида. Т.: Университет, 1993. 19-21-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Фарханги забони точик. Т.1. Москва. 1969. 269-бет.

эзгулик, яхшилик учун хизмат қилиши ва ҳалол меҳнат билан шуғулланиши керак. Буюк мутасаввиф, мавлавия тариқатининг асосчиси Жалолиддин Румий ўзининг машҳур "Маснавий маънавий" асарида шундай ёзади:

Пой дори, чун куни худро ту ланг? Даст дори, чун куни пинхон ту чанг? Хожа чун беле ба дасти банда дод, Безабон маълум шуд ўро мурод.

Мазмуни:

Оёғинг бор, нега ўзингни чўлоқ кўрсатасан? Қўлинг бору, нега панжаларинг яширасан? Хожа (яъни Аллох) қўлингга кетмонни берса, Сўзсиз унинг нима дейиши маълум.

Демак, Аллох инсонларга қўлларни ато этиб, бизни мехнат қилишга чорлаган. Лекин, сўфийлар дунёдаги бойлик ва молмулкдан воз кечган кишилар бўлганидан, улар бу мехнатни ўзгалар учун қиладилар. Бундай мехнат қалбда Аллохни жойлаб, холисона бўлганлигидан улар бу мехнат жараёнида янада юксаладиган, топган нарсаларини мухтожларга улашиб, фақат эзгу ишлар билан шуғулланадилар. Ҳазрат Бахоуддин Нақшбанд айтганлар:

Ту то кай гўри мардонро парастй? Ба кирду кори мардон гашти расти.

Мазмуни:

Сен қачонгача буюкларнинг қабрига сиғинасан? Уларнинг қилган ишлари билан машғул бўлсанг мақсадга етасан.

Юқоридаги мисралар орқали Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд азиз авлиёлар қабри олдида ўтириб кун кечирувчиларни танқид қилиб, аввало улардек меҳнат қилишни, улар йўлидан бориш афзаллигини кўрсатади.

Нақшбандия тариқатида "Даст ба кору, дил ба Ёр" шиорининг вужудга келиши ва доимий бўлиб қолишида Абдулқодир Гилоний томонидан асосланган қодирия тариқатининг "Машғуллик ила фориғлик" шиорининг ҳам аҳамияти бор. Манбаларда ёзилишича, Аллоҳ олдида Пири Дастгир, Ғавсул Аъзам номи билан машҳур бўлган Абдулқодир Гилонийнинг мартабаси жуда баланд бўлади. Бу

хақда Боязид Бистомий савол берганида шундай нидо келади: "Сен дунёдан фориғ бўлиб, менинг хизматимга машғулсан, Саййид Абдулқодир эса машғуллик ила (дунёдан) фориғдир". Демак, Ғавсул Аъзам дунёни кўзга илмаган холда, дунё ишлари билан машғул бўлиб, шу билан бирга Аллохни доимо қалбда асраганлари учун шундай буюк мартабага эришганлар. У кишининг қалбларини зиёрат этиб, ҳаёт йўллари ва таълимотларини чуқур ўрганган Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд учун албатта, бу ҳаёт йўли ибрат бўлган бўлиши, шубҳасиздир.

"Даст ба кору, дил ба Ёр" шиори, меҳнат жараёнида ҳалоллик ва эзгулик билан ишлайдиган киши, албатта, Аллоҳни қалбда сақлайди, яъни тилида эмас, дилида Аллоҳ эканлигини англатади. Чунки у Аллоҳ берган ҳар бир нафас ва ҳар бир неъматни англаб улардан тўла эзгулик йўлида фойдаланади. Мантиқан чуқур тааммул қилсак, кўринадики, Аллоҳнинг дийдорига муяссар бўлиш, ҳаққа етишнинг энг яқин ва тўғри йўли, бу бир ҳунарни мукаммал ўрганиб, ўшани ҳалоллик билан бажаришдир. Бунга яққол мисол Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанднинг ҳаётлари бўлиб ҳисобланади.

Хулоса қилиб айтсак, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд таълимотида ҳунармандчилик ва меҳнатга муносабат энг асосий масалалардан биридир. Бу таълимот кўрсатадики, ҳунармандчилик, биринчидан, одамнинг ўзгаларга яҳшилик қилишига, жамиятга керакли киши бўлишига имкон беради, иккинчидан, ҳунарманд киши агар Аллоҳни қалбида асраб, ҳолис меҳнат қилса, унинг ясаган нарсалари, унинг маҳсули манбаи бўлади, учинчидан, меҳнат жараёнида киши такомиллашиб ҳақиқатни англайди, ўткинчи, фоний ва абадий, боқий нарсаларни кўра олади ва Ҳақиқатга етади.

#### 4.БАХОУДДИН БАЛОГАРДОН

Тасаввуфда нақшбандийлик тариқатини асослаган Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорий Баҳоуддин Нақшбанд, Ҳазрат ҳожа Шоҳи Нақшбанд ва Баҳоуддин Балогардон номлари билан маълум ва машҳурдир. Баҳоуддин Нақшбанд (1318-1389)ни Балогардон номи ким томонидан, нима учун берилган ва унинг заминида қандай асос етади? Шу саволлар кўпчиликни эътиборини тортиши табиийдир.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Икромиддин Остонақул ўғли Оққурғоний. Машғуллик ила фориғ. Ҳазрат Ғавсул Аъзам Саййид Абдулқодир Гилоний разияллоху анху ҳақида. Ўзбекистон адабиёти ва санъати. 1992. 20 ноябрь.

Хазрат Бахоуддин Нақшбанд ҳаёт ва таълимотлари XIV асрнинг охири, XV, XVI асрларда ёзилган манбалар — Салоҳиддин ибн Муборак ал-Бухорийнинг "Анис ут-толибин ва уддат уссоликин" ("Толибларнинг дўсти ва солик — ҳақиқат изловчиларнинг жамғармаси"), Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Алининг "Мақомоти ҳазрат ҳожа Нақшбанд", Муҳаммад Порсонинг "Рисолаи қудсия", Яъқуби Чарҳийнинг "Рисолаи унсия", Шаҳобиддин бинти Амир Хамзанинг "Мақомоти Амир Кулол" ва Абдураҳмон Жомийнинг "Нафаҳот ул унс", Алишер Навоийнинг "Насойим ул муҳаббат" асарларида ёритилган.

сохиббашорат, Мухаммад Самосий Бобои сохибкаромат ва Бахоуддиннинг балогардон бўлишини қилганлар. Нақл қилинишича, Хожа Мухаммад Бобойи Самосий ўз Кулол Бухоро Амир билан якинидаги Хиндувондан ўтиб кетаётганда: "Бу тупрокдан бир келмоқдадир, шу зот барокотидан Қасри Хиндувон Қасри Орифонга айлангай", дебди. Ўша пайтда ҳали Ҳазрат Баҳоуддин туғилмаган, балки онасининг қорнида экан. Бир неча вақтдан кейин эса: "Халиги эрнинг иси ортикрок бўлибди", деди. Дархакикат, бу вактда Хазрат Бахоуддин туғилган экан.

Бу хақда манбада қуйидаги ривоят Бахоуддин Нақшбанд тилидан келтирилган: "Хазрати Хақ субхонаху ва таолонинг бу фақирга нисбатан қилган мехрибонликларидан бири шу эдики, болалик чоғларимда бузургвор шайх Хожа Мухаммад Бобои Самосий қуддиса сиррахунинг назари муборакларига мушарраф бўлдим ва улар мени фарзандликка қабул қилдилар. Туғилишимдан бир неча вақтлар илгари Қасри Хиндувондан кўп марта ўтган эканлар ва хар гал: "Бу ердан бир эрнинг хиди келмокда, тез фурсатда Қасри Хиндувон Қасри Орифонга айланади", - дер эканлар. Бир куни ўз халифаларидан бўлган Хазрати Сайид Амир Кулолнинг манзилларидан Қасри Орифонга кетаётиб айтибдиларки: "Уша хид зиёда бўлибди, ўшал эр туғилганга ўхшайди". Шундан сўнг Қасри тушибдилар." Шу куни Хазрати Хожамизнинг туғилганига уч кун бўлган экан. Хожамизнинг бобоси Хожа Мухаммад Бобои Самосийнинг мухлисларидан эканлар. Уларнинг кўнгилларидан, бу фарзандни уларнинг муборак назарларига олиб борай, деган хаёл ўтибди. Бу хаёл билан қаттиқ ниёзмандлик кўрсатиб, уларнинг олдиларига олиб борибдилар. Хазрати Мухаммад Бобо: "У бизнинг фарзандимиз ва биз уни қабул қилдик", - дебдилар. Сўнг Сайид Амир Кулолга қараб айтибдиларки: "Фарзандим Баҳоуддинга шафқатингни дариғ тутмагайсан, агар нуқсонга йўл қўйсанг, сени кечирмайман!"

Шундан сўнг уларнинг муборак ботинларида нур мавж ура бошлаган ва ёшлигидаёқ улардан ажойиб ва ғаройиб воқеалар мушохада қилинди. $^1$ 

Муҳаммад Бобои Самосий башоратларига оид яна бир нақл бор. Нақл қилинишича, Ҳазрати Хожамиз айтган эдилар: "Аҳволнинг аввалида жазаба ғалабаси ва беқарорликда Буҳорода тунлари кезиб юрардим. Тунларнинг бирида табаррук мозорлардан бирининг бошига бордим. Қайси мозорга бормай, ўша мозорда ёниб турган бир чироғни кўрардим. Чироғдонда ёғ ва пилик тайёр ва муҳайё бўларди. Бироқ пиликни бироз ҳаракатга келтириш лозим бўлиб, у ёғдан чиқар ва янгидан ёна бошларди.

тобиъинлардан табъа бўлган ва уларнинг Мовароуннахрга келганликлари ишончли накл билан исботланган Хожа Мухаммад Восиъ куддиса сиррахунинг мозорлари бошига келдим. Хожа Аҳмад Ажфарнуй (уни ҳозирда Хожа Ажундий дейишади) мозорига боришга ишорат бўлди. Мазкур мозорга етганимда менга икки киши яқинлашди. Белларига иккитадан қилич осиб олган эдилар. Мени бир уловга миндиришди ва уловнинг бошини Муздохун мозори томон буришди. Муздохун мозорига етганимда чироғдон ва пиликни юқорида айтилган холда кўрдим. Киблага юзланиб ўтирдим. Шу онда бехудлик юз берди ва қарасам қибла девори ёрилиб, бир катта тахт пайдо бўлди. Тахт олдига яшил парда тортилган эди. Бу тахт атрофида бир гурух кишилар ўтирар эдилар. Уларнинг орасида Хожа Мухаммад Бобони танидим. Бу одамлар дунёдан ўтган одамлар эканлигини билдим.

Жамоат ичидан бир киши менга: "Тахтдаги Хожа Абдулхолиқ Гиждувоний қуддиса сиррахудир ва бу жамоат эса уларнинг халифаларидир", деди. Сўнг ҳар бирига ишорат қилиб, мана бу Хожа Аҳмад Сиддиқ, Хожа Авлиёи Калон, Хожа Ориф Ревгарий, Хожа Маҳмуд Анжир Фағнавий, Хожа Али Ромитаний, қаддасаллоҳу арвоҳаҳум, деб таништирди. Хожа Муҳаммад Бобога етгач, деди: "Уларни сен ҳаётлик чоғида топгансан, Шайх сенга бир кулоҳ берган ва сенга каромат қилиб, тушаётган бало сенинг баракатинг туфайли даф бўлади, деган эдилар". Манбаадаги бу нақлдан маълум бўладики, Баҳоуддин Нақшбандни Балогардон бўлишини ҳам

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Баҳоуддин Балогардон. 23-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Бахоуддин Балогардон. 28-бет.

Муҳаммад Бобои Самосий башорат қилганлар ва бунга ёрдам берган ҳазрат Азизон кулоҳини ҳам ўз муборак қўллари билан берганлар.

Бу манбалар далолат берадики, Хазрат Бахоуддин Нақшбандга Балогардон деган номни у кишини маънавий фарзандликка қабул этган, у киши туғилмасданоқ дунёга келишларини башорат этган тасаввуфни хожагон тарикатининг йирик пири – Мухаммад Бобойи Самосий берганлар. Бахоуддин Нақшбанд дунёга келганларида энди уч кун бўлган эдики, Мухаммад Бобойи Самосий Қасри Хиндувонга яъни Хазрат туғилган қишлоққа келадилар (бу жой кейин Валий Касри Орифон деб шарофатлари ила аталган). Бахоуддиннинг боболари кунлик Мухаммадни уч Самосий Самосийнинг этагига солади. Бобойи кишини "Фарзандим" деб атайди. Шу билан бирга Муҳаммад Бобойи Самосий Бахоуддинга қараб айтади: - "Сен туфайли осмондан тушаётган балолар қайтади". Шунинг учун хам Хазрати хожа балоларни қайтарувчи Балогардон \_ бошлаганлар. Бундан яна иккинчи савол туғилади. Мухаммад Бахоуддинни хазрат Балогардон леб нега Биринчидан, Ислом динига асосан Оламдаги бутун борликни яратувчи хам, унга қувват берувчи хам унинг тақдирини белгиловчи хам бу якка ягона Оллохдандир. Оллохнинг ўзигина Балоларни қайтара олувчидир. Лекин шу билан бирга Оллоҳ ўз қудратини намойиш этиш учун табиатни яна шундай зукколик ва қонуният билан яратдики, бирорта хам яратилган заррача ўринсиз ва кераксиз эмас. Оллох ўз кудратини намойиш этиш учун тоғ, дарё, ўсимликлар каби инсонларни хам яратди. Табиатдан мавжуд бўлган хар бир моддий жисмнинг ўзига хос, ранги, хиди, хусусиятлари мавжуд. Уларга қараб биз унинг сифатини, нима учун яроқли эканлигини айтамиз. Биз оддий одамларга берилган хиссий узвларимиз билан кўра оладиган, ақл-идрокимиз билан тушуна оладиган маълум чегара бордирки ундан латиф, нозикрок нарса ходисаларни кўзларимиз билан кўра олмаймиз. Лекин ана шу латиф майдонни кўриб, айра оладиган ва унинг қудратини сеза оладиган ғайри оддий қобилиятли кишилар – анбиё ва авлиёлар мавжуддирлар. Хазрат Мухаммад Бобойи Самосий хам ана шундай фавкулотда кобилиятга эга бўлган киши бўлганларидан хали Бахоуддин онасининг батнида энди вужудга келганидаёқ унинг хидини сезган ва уни кўрганида ундаги аура ранги ва кудратини кўрган ва бу боланинг порлок келажагини айтган. Хазрат Бахоуддин Нақшбандга Оллох томонидан ўзининг қудратини намойиш этиш учун балолардан қайтара олиш куч-қудрат берилган бўлган. У кишининг юз-кўзларидан Оллоҳнинг нури порлаб турган. Илоҳий нурнинг ўзи нурларнинг Нури бўлиб, ҳаётбахш ва Балолардан ҳайтарувчидир.

Баҳоуддин Нақшбанднинг қалби Олоҳнинг нуридан лиммо-лим булиб бу нур унинг бутун вужудига таъсир этиб, ундаги биомайдонауранинг рангини белгилаган. Кейинчалик Ҳазрат Баҳоуддиннинг фақат ҳалол луқманинг истеъмол қилишлари, ҳалол йулдан юриб доимо Ҳақ ризолиги учун холисона меҳнат қилишлари бу Оллоҳ берган нурнинг қувватини янада оширган ва натижада Балоларни дарҳақиқат қайтара олиш қудратига эга булган.

Манбаларда Балогардонлик хусусиятларини очувчи ривоятлар келтиргандир. Шулардан мисоллар келтирамиз. Нақл қилишларича, Дашти Қипчоқ томонидан Бухорога катта лашкар келган вақтида қанчалар халқ қалъада ҳалок бўлди. Чорвага етган зарарнинг ҳам ҳисоби йўқ эди. Ҳазрати Хожага қарашли дарвишлардан бирининг озгина ҳукизи бор эди. Бир куни ҳазрати Хожа дарвишга:

- Ҳӱкизингга яхши қара, ўн кундан сўнг бу бало даф бўлади дедилар.

Бир донишманд деди:

- Мен ҳисоб қилдим, ўн кундан сўнг аҳли ислом душмандан халос бўлди. $^1$ 

Демак, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд Буҳоро аҳолисини ҳужум қилган душманнинг балосидан қутқаришга ҳаракат қилиб бу қачон амалга ошишини билган. Бу балони даф қила олиш қобилиятини борлиги, у кишининг балогардонликларининг асосидир.

"Мақомот"да яна шундай воқеа келтириладики, ўша лашкар бостириб келган вақтда бир кишининг қули қочиб кетади ва у Баҳоуддинга ёрдам учун мурожаат қилади. Ҳазрат айтадилар:

- Сен хотиржам бўл, агар зарар юз берса, мен бўйнимга оламан. Сенинг қулинг албатта келади.

Хокимлик томонидан қул қочганлиги учун ҳеч ким бу одамга гапирмайди. Бу киши яна Баҳоуддин Нақшбанд ёнларига келганларида у киши айтадилар:

- Шу замонда фақат қулинг ғам юки бизнинг бўйнимизда эмас, балки оламнинг юки елкамиздадир.

Агар табох шавад мамлакат зи шох маранж, Ки назди аҳли ҳақиқат гуноҳи дарвиш аст.¹

 $<sup>^1</sup>$  Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Али. Баҳоуддин Балогардон. - Т.: Ёзувчи, 1993. 114-бет.

#### Таржимаси:

Агар мамлакат вайрон бўлса шохдан хафа бўлма, Ҳақиқат аҳлининг қошида бу – дарвишнинг гуноҳидир.

Бу нақлдан маълум бўладики, у киши бутун Оламнинг оғирлиги, юкини кўтарганлар ва мамлакатда бирор озор етганида ўзларини гуноҳкор ҳисоблаб, уни шу балолардан қайтаришни ўз бурчлари деб билганлар. Қулни қайтариш бу оддий иш, аммо бутун одамларни душман ҳужумидан қутқазиш, қон тўкишни олдини олиш, қарама-қаршиликни тўхтата олиш жуда катта куч-қудрат талаб этган. Кўриниб турибдики, у кишида шундай қудрат ҳам бўлган ва у киши ўзларини одамларни балолардан қутқариш зарурлигини бурчлари сифатида тушунган. Бунга юқоридаги байт асос бўлади.

Нақл қилинадики, аҳли Бухоро лашкарининг илғор қисми душман фитнасини қайтаришдан ожиз бўлган пайтда, шаҳар ҳокими Ҳазратнинг олдиларига бир гуруҳ кишини юбориб, дедилар:

- Биз жанг қилишдан ожиз қолдик, дуо қилсангиз, токи бизларнинг бу мушкулимиз ҳал бўлса, айни мадад вақтидир.

Хазрат Бахоуддин Нақшбанд айтдилар:

- Бугун кечаси буйнимизга полханг ташлаб, Худойи Таолодан сўраймиз, шоядки, йўл очилса.

Бомдод бўлганда Хожа Бахоуддин Нақшбанд айтдилар:

- Олти кундан сўнг бу бало даф бўлади.

Ростдан ҳам шундай бўлди. Аҳли Бухоро душмандан нажот топди. $^2$ 

келтирилган Юкоридаги манбадан парча кўрсатмокдаки, душманга қарши курашган лашкарларнинг илғор қисми ҳам ожиз қолганда ҳоким ҳазрат Хожага мурожаат этади. Натижада шундай илғор қуролланган лашкарларнинг қисми қила олмаган ишни ҳазрат Бахоуддин Нақшбанд қиладилар. У кишининг дуоларини Оллох ижобат қилади ва 6 кунда ахоли бу балодан қутулади. Бу ерда яна Балогардонликнинг шундай хусусияти очилдики, Бахоуддин авлиё бўлганлар валилар ичида энг юксак поғонада турганлар. Вали деган сўзнинг таржимаси Оллохга якин бўлган, Оллохнинг деганидир. Нақшбанднинг Оллохга Хазрат Бахоуддин яқинликларидан у кишидаги қалбларидан чиқадиган дуоларни

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Али. Баҳоуддин Балогардон. – Т.: Ёзувчи, 1993. 115-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Қаранг: Баҳоуддин Балогардон. 115-бет.

Оллоҳга яъни оламнинг асл моҳиятига бориб етишига ва албатта Оламдан бутун қувватни шу балога қарши сафарбар қилишга эриша олганлар.

Манбада келтирилишича бир дарвиш нақл қилади: Бухоро халқи ночорликда қолган пайтда бир куни Хазрати Хожа буюрдилар:

- Менинг ўтар йўлимни хароб қилманглар қадамларим бенамоз бўлади, сизлар учун дуо, қиламан Ҳақ Субҳонаҳу ва Таоло сизларни бу ҳалокатдан халос этади.

Шу куни яна айтдилар:

- Биз бугун кечаси бўйнимизга варзаъ ташлаймиз ва илтимос қиламиз.

Тонг отгач, ўша золимлардан Бухоро халқи халос топди. 1

Хозирги фан тараққиёти Латиф Олам, олов олами борлиги ва уларда руҳлар яшаши яхши ва ёмон кучларга эга бўлган майдонлар ва оқимларнинг мавжудлигини исбот этмоқда. Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд руҳий қувватлари жуда кучли бўлиб, Латиф Олам ва Олов Оламидаги барча яхши майдон ва руҳларни Буҳоро аҳлини қутқаришга сафарбар қила олганлар. Натижада бомдодга келганида бало даф бўлган. Мақомотда Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ёрдамлар билан фарзандли бўлганлар, касалликлардан қутқарганлар ва бошқа оғирликларни енгил қилганлари ҳақида маълумотлар мавжуд.

Биз уйлаймизки, бутун Бухоро аҳлини душманлардан қутқариш кучига эга бўлган киши, албатта бир кишининг бошидаги балони даф қила олади.

Манбада Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд зарур бўлганда сувсиз қолган Қарши аҳолисига ёмғир ёғдирганини, муридларини сув устига юришларини, учиб юришини, озиқ-овқат ва таом билан таъминлаш ишларни ҳам амалга оширганлари ҳақида маълумотлар бор. Бу фактлар у кишидаги руҳий қувват кучини кўрсатади.

Бир дарвиш нақл қилиб деди: Бир куни ҳазрат Хожамиз каминанинг кулбасига ташриф буюрдилар. Уйда ун йўқ эди. Бир жойдан бир харвор ун топиб келдим. Ҳазрат Эшон қошларида ниёзмандлик қилдим. Дедилар:

- Бу ундан овқат қил, бирор кишига унинг оз ёки кўплиги ҳақида ҳеч нарса айтма.

То икки ойгача дарвишлар ва азиз кишилар ҳар томондан Ҳазрати Эшонни кўргани келиб турдилар. Шу ундан овқат қилардик аммо у ўз ҳолича турар эди. Ҳазрати Хожа кетганларидан кейин ҳам

 $<sup>^{1}</sup>$  Бахоуддин Балогардон. 115-бет.

бир муддат шу ундан ишлатилди, бироқ бирдек турарди. Бу воқеани болаларимга айтганимдан сўнг ҳалиги барака қолмади ва ўша хосият йўқолди.

Бунга ўхшаш воқеалар манбада кўп келтирилади.

Юқорида манбалардан келтирилган парчалар кўрсатадики, Хазрат Бахоуддинга у кишининг устозлари Мухаммад Бобойи Самосий берган Балогардон номига ўз хаётлари давомида муносиб бўлганлар.

Манбаларда Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ўлганларидан сўнг ҳам муридларини уйқуларига кириб уларга мадад берганликлари<sup>1</sup> ва у кишининг қабрларини зиёратга келиб умид билан пок қалб ва холисона мурожаат этганда ёрдам берганлари ҳақида ёзади. Шунинг учун бўлса керак, "Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд қабрларидан бирта тош бор экан. Буҳоро балолардан ҳалос бўлади" деб айтилади.

Бахоуддинни Балогардон номи олганлигига доир турли ривоят нақллар хам мавжуд. бўлган Бухоро университетининг тарих фанлари доценти, номзоди Нарзулло Йўлдошев рисолаларида шундай ёзадилар: "Тариқат таълиминнг маълум бир боскичига боргач Бахоуддин 40 кун бир оёкка туриб чилла ўтиради. 39-чи кунда шайтон келиб Бахоуддинни васвасага солиб "Сен бир Кулолга хизмат қиляпсан, у сенга ҳеч қандай яхшиликни раво кўрмайди, оёғингни ерга қўй", деб Шайтоннинг васвасасига учган Бахоуддин 39 кунда оёғини ерга қўяди ва Амир Кулолнинг уйидан билдирмасдан чиқиб йўлга равона бўлади "Йўлда бир кишининг итининг қанчалик вафодорлигини куради ва ўзини шайтоннинг васвасасига учиб, бевафолик қилганини англаб, устози Амир Сайид Кулолнинг уйига қайтиб келади. Хазрати Амир Кулол "сен агар оёгингни яна бир кун ерга куймаганингда қазогардон бўлур эдинг, энди сен балогардон бўлдинг, ҳар қандай балони даф қила оладиган кучга эгасан" деб айтадилар.2

Юқорида келтирилган рисоладан парча Баҳоуддиннинг маълум бир ёшга тариқатга киргандан сўнг, Ҳазрат Сайид Амир Кулолнинг хизматларида бўлганида чилла ўтириш натижасида қувват олиб, Балогардон бўлганлигини кўрсатса. Яна тасаввуфда қодирия тариқатининг асосчиси Ғавсул Аъзам, Пири Дастгир номлари билан машҳур Абдулқодир Гилонийга доир манбаларда Баҳоуддин

<sup>1</sup> Бахоуддин Балогардон. 200-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Қаранг: Йўлдошев Н. Бахоуддин Нақшбанд (ҳаёти ва фаолияти ва унинг ҳақида айрим ривоятлар). Бухоро. Бухоро, 1993.

Балогардон бўлишларини шунга ўхшасада бошқачароқ нақл билан талқин қилинади.

Буни назмий қуйидаги парчада келтирамиз. Унда Баҳоуддин Нақшбанднинг Бағдодда Абдулқодир Гилонийнинг қабрига чилла ўтириб Балогардон даражасига етганлиги баён этилган.

Баҳоуддин Буҳородин борибон чилла ўлтирган, Билинг бешак писарҳони жаноби Ғавсул Аъзамдур. Ки бир кам қирқ кун ўтди қуролмай илтифотини, Бир ит равзага келди, "Ё пирим, ё Ғавсул Аъзам", деб. У дам топди сиҳатлик, билинг Ғавсул Аъзамдан. Ки сар то по жароҳат эрди, ҳам бир оёғи шал. Каромат бирлан топди сиҳатлик Ғавсул Аъзамдур. Дедилар ул Баҳоуддин, "Бугун ман итча бўлмамдур", Ўшал дам ғарқ жўш бўлган Жаноби Ғавсул Аъзамдур. Муборак равзасидин чиқди овоз "Ё Нақшбанд!" Балогардон лаҳаб қўйган жаноби Ғавсул Аъзамдур. Туфайли Ғавси Раббони Балогардон бўлдилар, Ба номи Нақшбанд қўйган ҳам жаноби Ғавсул Аъзамдур.¹

Юқорида келтирилган назмий парча Бухоро шахрида бўладиган диний маросимида кўп ўкилади. Бу парчадан "Оши Бибиён" Пири Балогардон Бахоуддин Бағдодда Дастгирнинг ноини ўтирганлари қабрларида натижасида 39 КУН эришганларини кўрсатади. Демак, Бахоуддин Нақшбанд бу қабрдан чиқадиган нурдан қувват олганлар ва 39 кун бир ҳолатда тўхташлари билан бу балоларни қайтара марказлаштирганлар ва олиш даражасида тўплаб сафарбар қила олганлар.

Бу ривоятлар ҳам, манбаларда келтирилган маълумотлар ҳам бу воқеаларни бўлиши мумкинлигини кўрсатади ва бизлардан уни илмий таҳлилига чуқурроқ аҳамият беришга чақиради.

Умумий хулоса шуки, Баҳоуддин Нақшбандни Балогардон дейишга қуйидаги асослар бўлган:

1. Баҳоуддин Фитратида жуда катта потенциал энергияга эга қувватлар мавжуд бўлган. Буни исини Баҳоуддин туғилмасдан олдин Муҳаммад Бобойи Самосий сезган ва у туғилганидан кейин 3 кунлик тифлни қўлига олиб, уни Балогардон бўлишини бажорат қилган.

\_

 $<sup>^{1}</sup>$  Бухорода оямулло — отин ойи сифатида танилган Фозилова М. Маълумотлари.

- 2. Бахоуддин Нақшбанд турмуш тарзи ҳалол луқмага эътибор, огоҳлик ва ҳужёрлик, илоҳий қувватлар билан маҳкам боғланиш, ҳолис меҳнат ва ҳизмат бу қувватларни асраб авайлашга ва зарурий ҳолда кинетик энергияга айланишига олиб келган.
- 3. Баҳоуддин Нақшбанд ёшлигидан жуда кўб савобли ишлар қилиб кўп дуо олиб, энергиясини кўпайтира олган.
- 4. Баҳоуддин Нақшбанд ўз-ўзини англаб умри мазмунини моҳиятига етган. Шунинг учун барча қувватларини ўз тасарруфига олиб улардан зарурий вақтда эзгу ишларга, балоларни қайтаришга фойдаланган. У бу оламда нима вазифада келганини билиб, шуни бажаришга ҳаракат қилган.
- 5. Манбалар Нақшбандияда узлат, чилла бўлмаганлигидан далолат беради. Матнда келтирилган ривоятлардан маълум бўладики, биринчидан, Бахоуддин ўз-ўзини назорат этиб турган, шунинг учун хатосини англаб Амир Кулолдан узр сўраб, уни ёнига кайтиб борган. Бу эса устознинг рози бўлиши ва у ҳакда дуо қилишга олиб келган. Иккинчидан, Баҳоуддин улуғ одамлар азиз-авлиёларни зиёрат килиш улардан файзу-барака олиб турган. Шунинг учун ҳақига боришда Бағдоддаги Гилоний қабрини зиёрат қилиб, ундан файз олмоқчи бўлган. Улуғлар тирик ҳолатида ҳам, ўлганида уларнинг мозорларида ҳам илоҳий нур ва файз манбаи бўлганини билиб, Баҳоуддин ундан қувват олган.
- 6. Баҳоуддин йўлларни тозалаб, кичик гуноҳлардан сақланиб, резачинлик қилиб, қувватларини беҳуда кетишидан сақлаган. У мукаммал билимга эга бўлиб, мукаммал ҳаракат қилган ва илоҳий иноятга сазовор бўлиб, балоларни қайтара олган.

## 5.МАШРАБ БАХОУДДИН НАҚШБАНД ХУСУСИДА

Йирик мутасаввиф Боборахим Машраб ўлмас таълимотида Иброхим Адхам, Боязид Бастомий, Мансур Халлож, Шиблий, Шамс Табризий, Жалолиддин Румий ва бошқа тасаввуф оламининг намояндалари қаторида ҳазрат хожа Баҳоуддин Нақшбанднинг муборак номлари тилга олинади ва уларнинг камолот даражаларига баҳо берилган.

Машрабнинг тасаввуфий-фалсафий қарашларида Ҳазрат хожа Баҳоуддин Нақшбанд номи билан машҳур бўлган Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорий таълимотлари ва тариқатларининг таъсири сезилади. Биз Машрабнинг Нақшбандия тариқатининг асосчисига бўлган муносабатининг фақат уч ҳолатига алоҳида эътибор бериб, уни ёритишга уринамиз.

1. Машраб бутун оламдаги Гўзаллик ва Мутаносиблик, Улуғлик ва Буюклик илоҳий нурдан эканлигини тан олади ва барча анбиё ва авлиёларнинг каромат ва мўъжизалари Аллоҳ қудратининг намоён бўлиши деб таъкидлайди:

Ул агар бир лутф қилса талхни ширин қилур, Тўқса рахматни худо, кофирни ҳам мўмин қилур.

Машраб ҳазрат ҳожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳам Аллоҳнинг лутфи ила авлиёлик даражасига етишгани ва Аллоҳ истаганида бошқаларни ҳам шу сифатга эга қила олишини кўрсатиб: - "Бир нафасда неча сендекни Баҳоуддин қилур", — дейди. Бу билан Машраб ҳожа Баҳоуддин Нақшбандни илоҳий нурни ўзида тажалли этаётган зот эканлигини, бу Аллоҳнинг истаги билан амалга ошишини таъкидлайди.

2. Машрабнинг асосий мақсади ўзининг асл гавҳари бўлган илоҳий нур билан бирлашиш ва шу поклик уммонига ғарқ бўлишдир. У бу олий руҳий камолотга эришиш жараёнида Шамс Табризий, Жалолиддин Румий, Нажмиддин Кубро ва Баҳоуддин Нақшбанд сифатида намоён бўлганини ёзади:

Вақти талаввундин ўтибман, муждаи тамкин манам, Кайфиятни излаган холоти тажридин манам. Нақш давлат мухрини нафсимга босди чун ажал, Шамс Табризий манам, гоҳи Жалолиддин манам.

Хилвати рохи ватан топдим, нишоним қолмади, Гох Нажмиддин манам, гохи Бахоуддин манам.

Машраб бу насрий парча орқали, бир томондан, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбандни Шамс Табризий ва Жалолиддин Румий каби йирик мутасаввифлар даражаси билан тенг кўрса, иккинчи томондан, Улуғ Хожанинг сифат ва маънавий оламини чуқур билганлиги ва ўша ҳолатда маълум вақтда ўзлигини англаганлигини кўрсатади.

Юқоридаги шеърда Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд билан боғлиқ мисраларда "хилват" ва "ватан" тушунчалари тасодифий тушиб қолмаган. Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд таълимотида бу икки тушунча жуда муҳим бӱлиб, Аллоҳ даражасида руҳий камолотнинг энг яқин йӱлини кӱрсатади. Нақшбандийликка оид манбаларда таъкидланадики, ҳазрат Баҳоуддиндан — "Сизнинг тариқатингизнинг асоси недир?" — деб сӱраганларида, у киши — "Хилват дар анжуман" — яъни жамоат ичида хилватда бӱлишдир, деб жавоб берганлар. Шу билан бирга Нақшбандийликда "сафар дар ватан" ахлоқий талаби мавжуд бӱлиб, унда ӱзлигини чуқур англаш орқали илоҳий сифатларга эришиш йӱллари кӱрсатилади.

Машраб ҳаётига доир манбаларда унинг Бухорога келгани ва Баҳоуддин Нақшбанд остонасида етганида, у ерда туриб айтган қуйидаги мисралари сақлангандир:

Бухороро Бухоро метавон гуфт, Бахораш аз зимистон метавон гуфт. Бахоуддин набошад дар Бухоро, Фарангу кофиристон метавон гуфт. Мазмуни:

Бухорони Бухоро дейиш мумкин, Унинг бахорини кишдан, дейиш мумкин. Агар Бахоуддин Бухорода бўлмаса, Уни фаранглар ва кофирлар юрти дейиш мумкин.

Машрабнинг Хазрат Баҳоуддин Нақшбандга берган ушбу баҳоси, бу орифга берилган барча баҳолар ичида ўзининг чуқур фалсафий мазмуни билан ажралиб туради. Машраб Буҳоро ва унинг бутун мусулмон оламидаги муҳаддас ўрнини жуда яҳши билган. Бунга унинг "Буҳоро ҳаҳида" ёзган ва "Туҳфатул обидин" асарида келтирилган шеъри мисол бўлади. Машраб Баҳоуддин каби ёрҳин юлдузлари бўлсагина Буҳорони Макка ва Мадина билан тенг турадиган БУХОРО дейиш мумкин деган фикрда, Буҳоронинг баҳори — яъни жуда юксалган даври — унинг ҳишидан эҳанлигини рамзий кўрсатиб, таъҳидламоҳдаҳи, ҳишнинг ҳанаҳалиги баҳорнинг сифатини белгиласа, Буҳорода ҳам Имом Исмоил Буҳорий, Абул Ҳафси Қабир, Абдулҳолиҳ Гиждувоний, Хожа Ориф Ревгарий, Хожа Маҳмуд Анжир Фағнавий, Хожа Али Ромитаний, Саййид Амир Кулоллар унинг баҳорини тайёрладилар ва натижада Баҳоуддин Наҳшбанддеҳ порлоҳ юлдуз бу муҳаддас тупроҳда дунёга келиб, уни

БУХОРОга айлантирди. Демак, Машрабнинг фикрича, Бахоуддин Бухоро маънавиятининг янги-бахорий даражасининг кўрсатгичидир.

Умуман, XVIII асрнинг йирик мутасаввифи Боборахим Машраб хазрат Бахоуддин Нақшбанд шахсига бахо беришда умумийлик, хусусийлик ва индивидуаллик принципи асосида ёндашган бўлиб, унинг бутун олам билан умумий бўлган илохий нурнинг ўзига хос бир кўриниши ва тажаллиёти эканлигини таъкидлаш билан бирга, унинг тариқат йўлининг хусусияти ва Бухоро тарихида фақат Бахоуддин Нақшбандгагина хос ўрнини кўрсатган. Бу Бахоуддин хаёти ва таълимоти Машраб томонидан чукур ўрганилганлигидан далолат беради.

## III.БАХОУДДИН НАҚШБАНД ИМОМ БУХОРИЙ ИЗДОШИ СИФАТИДА

Умуминсоний қадриятларнинг мухим таркибий қисми хадислардир. Комил инсон Мухаммад (570-637) пайғамбарнинг айтган хикматли сўзлари, феъл — атворлари, ахлоклари ва ҳаёт йўлларини ифода этадиган ҳадисларнинг рухий — маънавий камолотда ўрни катта.

Буюк муҳаддис Муҳаммад ибн Исмоил Буҳорий ҳадис илмининг Олтин асрида бу илмни чуҳур ўрганиб саҳиҳ — ишонарли ҳадисларни йиғиб, жуда катта ҳикмат ҳазинасини тўплади. Кейинги унинг издошлари бу ҳазинани асраб, ундан маънавий — маърифий тарбия маҳсадида фойдаланган.

Бутун умрини ҳадисларни йиғиб уларнинг тўғрисини жамлаган ва ҳадисшуносликда саҳиҳ йўналишини бошлаган Абу Абдуллоҳ ибн Исмоил Бухорийнинг "Ал жомиъ ас-саҳиҳ" (Ишонарли тўплам) ва "Ал-адаб ал-муфрад" (Адаб дурдоналари) асарларини таржима этилиб, нашр бўлганлиги истиклолимиз берган олий неъматлардан биридир. Имом Бухорий илмий меросини ўрганиб, унинг тасаввуфнинг Нақшбандия тариқатини шаклланишида таъсири борлигини аниқлаш имконига эга бўлдик.

Имом Исмоил Бухорийнинг издошларидан бири сифатида бухоролик Бахоуддин Нақшбандни тилга олиш мумкин. Бахоуддин Нақшбанд сўфийлик таълимотининг Нақшбандия тариқатининг асосчиси сифатида тарихга кирган. Лекин унинг шахсий камолотида, яратган таълимотида ҳадисларнинг ўрни каттадир. Манбалардаги маълумотлар таҳлили асосида Баҳоуддин камолотида ҳадисларнинг ўрни ва унинг ўзининг бу илм ривожидаги ҳиссасини имкон доирасида очишга ният қилдик.

Бахоуддинга рухий камолот йўлини увайсийлик дейдилар, чунки у киши ўзларидан олдин ўтиб, вафот этган Хожаи Жахон Абдулхолик Гиждувонийдан таълим олганлар. "Макомот" ва колган манбаларда ёзиладики, Абдухолик Гиждувоний у кишига шундай буюрганлар: "Барча холатда хам кадаминг амру нахйи кўчасида бўлсин, суннатни хамиша жойига кўйишга интил, бидъатлардан узок бўл, Мустафо (с.а.в.)нинг хадисларини ўзингга пешво килиб ол, Расулуллох (с.а.в.) ва унинг улуғ сахобалари (р.а.а.) асарлари ва хабарларини изловчи ва ўрганувчи бўл!" Бахоуддин Накшбанд маънавий устозининг ўгитларига тўла амал килади ва айтадики,

"Расул с.а.в. ҳадисларини ўрганиш ва саҳобаи киром р.а. ишларига амал қилишга буюрилганим учун улумоларга мулозамат қилар ва ҳадис ўқир эрдим. Саҳобаларнинг йўл-йўриқларини ўргандим ва ҳар бирига амал қилардим. Буларнинг натижасини Илоҳий иноятлар туфайли ўзимда мушоҳада қилар эдим".

Манбада Баҳоуддин Нақшбандга ҳадис илмидан таълим берган устозлар ҳақида ҳам маълумотлар бор. Нақшбанднинг ўзлари айтганларки, "Ҳазрати Мавлоно Баҳоуддин Диггароний қошида бир неча вақт ҳадис ўқиган эдим".

Баҳоуддин Нақшбанднинг ҳадис устози ҳақида Носириддин Тўранинг "Тўҳфат уз - зоирин" асарида маълумот берилган. У кишини Баҳоуддин Қишлоқий деган ном билан тилга олиб қуйидагиларни ёзган: Мавлоно Баҳоуддин Қишлоқий ўз даврининг муқтадоси (раҳбари) бўлгандирлар. У киши зоҳирий (ақлий мантиқий) ва ботиний (руҳий) илмларда олим, шунингдек каромат соҳиби бўлган эдилар.

Баҳоуддиннинг ҳадис илмини ўргатган устозига бўлган садоқатини шу воқеа кўрсатади, унинг йўллари Насафга тушиб қолади ва Мавлоно Баҳоуддин Диггаронийни кўради. У киши том бунёд қилаётган бўлади. У кишида болтага эҳтиёж туғилади ва тилларидан "Бизнинг болтамиз Буҳорода Мавлоно Ҳисомуддин Асилий қошида эди" деган сўз ўтади. Баҳоуддин устозининг ҳотири паришон бўлганини билиб, ҳеч кимга билдирмасдан Буҳорога келади ва эртаси куни болтани Насафга Мавлонининг ҳизматига етказади.

Баҳоуддин Нақшбанд ҳадис илмини ўрганган ва ўз ҳаётида уларни амалиётда қўллаб яхши натижалар беришини кузатган. Шунинг учун шундай ёзади: "Кимки битта ҳадисга умр бўйи амал килса кафил бўламанки, у мақсадига етади." Масалан у : "Ман Аслаҳа жавориҳаҳу аслаҳаллоҳу жавонибаҳаҳу" — яъни "Кимки қўлоёғини тўғри ишлатса, Тангри таоло унинг насибасини тўғри қилиб беради" — ҳадисига амал қилса, кафил бўламанки, унинг иши дин ва яқин йўлида охирига етади деган. Демак, Баҳоуддин инсон ўзига берган олий неъмат бўлган қўл ва оёғни тўғри, Ҳаққ йўлида ишлатса дини ҳам охирига етади ва яқин — яъни маърифатга етиб, олам асл моҳиятини билиб олади дейди. Дарҳақиқат қўл — оёғини нотўғри ишлатган одам мундидан ҳам ёмондир. Чунки мунди ожиз, чорасиз. Лекин қўл — оёғи бутун одам уларни билиб туриб гуноҳ ишларга равона этса, динидан ва иймонидан ажралиши аниқ.

Бахоуддин Нақшбанд ўзи ҳам доим "Даст ба кор, дил ба Ёр" шиорига риоя этган ва тариқат аҳлини ҳам шунга чорлаган.

Халифалари Алоуддин Аттор нақл қиладики, "Ҳазрат Эшоннинг қадамлари суннатга тобе бўлишликда мустаҳкам эди. Ҳалолга интилиш ва шубҳали нарсалардан қочишни, айниқса ҳалол луқмани таъкидлаб гапирардилар. Суҳбатларда доимо "Ал — ибодату ашарата ажзоин тисъату минҳо талабу — я — ҳалоли ва жузъуж воҳидин минҳо соиру — л — ибодати" —"Ибодат ўн қисм, ундан тўққиз қисми ҳалол талабида бўлиш, бир қисми эса бошқа ибодатдир", — ҳадиси ўтар эди.

Бу ҳадисни такрорлаб Баҳоуддин ибодатнинг ўзини ўн қисм десак, унинг тўқкиз қисми ҳалол луқма талабидаги амаллар, қўл ва оёғини ҳаракати, меҳнат қилиш, тил ва дилдаги ҳалол ниятини киритади. Бир қисмини эса фарз қилинган ибодатлар, дейди. Демак, фарз ибодатларни бажариб, ҳалол меҳнат қилмаса, омонатга хиёнат қилса, тили, кўзи, кулоғи, қўл, оёғини ҳаромдан эҳтиёт қилмаса, унинг барча ибодатини Тангри қабул қилмас экан. Шунинг учун Баҳоуддин бу ҳадисга амал қилиб доимо, ўзи ҳам, тариқат аҳлини ҳам, ҳалоллик талабида бўлишга ундаган.

Имом Бухорий "Ал-Жомеъ ас-сахих" асарининг биринчи томида "Иймон" китобининг 40 - бобида шундай хадис келтирилган: "Халол билан харом бор нарсадир. Аммо иккаласини фарклашда ноаникликлар мавжуд. Одамларнинг кўпи уларни билмаслар. Шунинг учун кимки шубҳали нарсалардан ўзини тийгайдир, динини камчиликлардан, обрўйини таънадан сақлагайдир ва кимки шубхали нарсалардан тийилмагайдир, у бировнинг экини чеккасида қўй боқаётган чўпонга ўхшашдир. Унинг қўйларини экинга тушириши эхтимоли бордир. Огох бўлингизким, хар бир подшохнинг ўз чегараси харом килинган нарсалардир. Киши баданида бир парча гўшт бор, агар у тузалса, аъзоларининг барчаси тузалгайдир, агар у бузилса, аъзоларининг барчаси бузилгайдир, у қалбдир." Имом Бухорий келтираётган бу сахих хадисда халол, харом ва калб бехудага бир жойда келтирилмаётир. Чунки халол лукма ва ичимлик қалб кўзини очилишга, маърифатли бўлишга имкон беради. Харом луқма ва ҳаром амаллар қалбни бузади ва бу бузуқ қалбдан ўтадиган қон орқали бутун вужуд ҳам бузилади. Шунинг учун қалбни асраш лозим деб, Баҳоуддин Нақшбанд "вуқуфи қалбий" яъни қалбдан огоҳ бўлишни тариқат талаби сифатида киритган.

Имом Бухорий "Хадис" ининг иккинчи томида "Савдо – сотик китоби" да ҳам, шубҳали ишларни қоралаган, 14 – боби эса "Кишини касби ва ўз қўли билан меҳнат қилиши" ҳақидадир. Унда шундай ҳадис келтирилган "Ҳеч ким ўз қўли билан топган ризқдан кўра

лаззатлироқ таом емаган. Тангри пайғамбари Довуд (а.с.) ҳам ўз қўлларининг меҳнати бирлан тирикчилик қилганлар". "Савдо - сотиқ" китобидаги ҳадисларда Тангри савдо — сотиқни ҳалол ва судҳўрликни ҳаром қилганлиги, савдо-сотиқ вақтида икки томон ҳам ҳалоллик қилиб, сотувчи молини нуқсонини яширмаса ва ҳаридор пул тўлашга ғирромлик қилмаса, уларнинг савдоси баракали бўлиши, башарти улар бир-бирини алдаса, ўрталаридаги савдодан барака кўтарилиши таъкидланган.

Бахоуддин хаёт йўли ва Накшбандия тарикати назария ва амалиёти тўла халоллик ва шубхали нарсадан узоклашишга асосланган. Имом Бухорий каби Бахоуддин хадисларни ёд билган, сухбатларда уларни айтган. Бахоуддин хадисларни билиш билан бирга уларни шарх килганлигини манбалар кўрсатади. "Макомот" да ёзиладики, бир киши рўза тутган бўлади, лекин хеч ким бундан хабардор бўлмайди. Нақшбанд бир дарвишга "Таом келтир" деб буюрадилар ва рўзадорга юзланиб: "Баъса-л-абду хува музиллун" дедилар ва бу ҳадисни шарҳлашга киришдилар: "Хува музиллун" бу ерда ишларда ҳақни тарк этишдир. У "сайри илаллоҳ" мақомида ҳақни тарк этган бўлади. Таом ҳозир бўлгач: "Таомдан егинки, умр шунинг учун керакки, аввал тажриба қилсин, сўнг амал. Биз тажриба қилдик, ейиш лозим" дедилар. Улар менинг холимга ишорат қилдиларки, гўё сен Хаққ йўлининг соликисан, бу рўзанг сенга хаво ва мағрурлик юзасидан, сен Хаққни тарк қилгансан, сен учун бизга мутобаатсиз мутобаат (эргашишлик) зарур, дарвиш бизнинг нисбатимизни тополмайди, дедилар.

Бу вокеа, бир томондан, Бахоуддинни сохибкаромат, киши ботинидан огох эканлигини кўрсатса, иккинчидан, хадис билимдони эканлигини намоён этмокда. Шу билан бирга ибодат холис, риёсиз бўлиши лозим эканлигини таъкидлаб, унга кибр, ғурур, ҳаво қўшилса инсон ва Тангри ўртасида тўсиқ пайдо бўлиши ва натижада ҳидоят йўлидан адашиб, залолатга ботиши мумкинлигини кўрсатади.

Баҳоуддин тариқат аҳлига "Ас-савму-ли ва ана ажзи биҳи" — "Рўза мен учундир ва мен унинг учун мукофот берурман" ҳадисини ҳақиқий рўзага ишора бўлиб, бу Тангридан ўзга нарсаларнинг барчасидан тўлиқ юз ўгиришдир, деб шарҳлайди. Бу билан рўза холис, риёсиз бўлиши ва рўзадорнинг кўзи, қулоғи, оғзи, бурни, қўли, оёғи ва бошқа ҳамма узвлари нафсга қарши жиҳод қилиши лозимлигини кўрсатади.

Нақшбанд асослаган тариқат ҳам ҳадислар талабига мос келади. Шунинг учун Баҳоуддиндан – "Сизнинг тариқатингизни қандай топиш мумкин?" деб сўралганда: - "Шариатни махкам тутиш ва Расули Оллох (с.а.в.) суннатларига тўлик амал килиш билан" деб беради. Бошка жойда Бахоуддин айтади: жавоб "Бизнинг урват-л-вуско (кучли тутқич)нинг тарикатимиз нодир кўринишларидандир, яъни панжани Мухаммад Мустафо (с.а.в.) суннатининг тобелик этагига уришдир ва улуг сахобалар, изларидан юришдир. Бу йўлда бизни фазл эшигидан киритганлар. Биз бошдан то охиргача ўз амалимизни эмас, унинг фазлини мушохада қиламиз. Бу тариқада гарчи озгина амалда бўлса хам, файзу футух кўпдир. Аммо суннатга риоя этиш улуғ ишдир."

#### Байт

Аз дарун шав ошнову, аз берун бегонаваш, Инчунин зебо равиш кам мебувад андар жаҳон.

Мазмуни:

Ичдан ошно бўлу, ташқаридан бегонадай тур, Бундай гўзал равиш жахонда кам бўлади.

Демак, суннат — ҳадислар инсонни ботинан гўзалликка чақиради ва кибр, риё, манманликдан сақлайди. Амаллар одамларга кўрсатиш учун эмас, холис Тангри учун ижро этилгандагина Гўзал бўлади.

Бахоуддин валийлар қанча комил бўлсада, лекин узлатда бўлсалар, уларда пайғамбарлик йўлининг завки етишмайди, дейди ва Расулга (с.а.в.) тобе бўлишга буюрилган ва халкни Хакка даъват қиладиган ишратдаги авлиёни нубувват йўли завкидан насиба топган деб айтади. Шу фикрларини исбот этишда Имом Бухорийнинг "Ал жомеъ ас сахих "идаги куйидаги хадисни келтиради. "Кимнинг икки куни бир хил бўлса, бас у алданган, кимнинг бугунидан эртаси ёмон бўлса, бас у малъундир, кимки зиёдаликда бўлмаса, бас у нуксонда, ким нуксонда бўлса, бас унга ўлим яхшидир". Бунинг маъносини йўлига юрувчининг Бахоуддин "Хаққ (шак-шубхасиз яқин ишончи)ни зиёдалашга интилишига ишорадир", деб шархлайди.

Демак, ҳадисларга риоя этиб тилидан ва қўлидан бировга озор бермай, муносабатда тўғри бўлиб, ҳалол луқмага риоя қилиб яшаган киши кундан кунга руҳан ўсади, улғаяди ва унинг қалбидаги шакшубҳалар занги кетиб, у илоҳий нурлар мазҳарига айланади. Бундай қилмаган киши залолатда қолади.

Баҳоуддин Муҳаммад пайғамбарнинг "Менинг умматларим тубанлик қилиш учун йиғилмайдилар" ҳадисидан мурод тобелик

кўрсатувчи умматлардир, деб шархлайди. Бу билан комил инсон йўлидан борган киши ҳеч вақт тубан бўлмайди ва тубан иш учун йиғилмайди, деган фикрни таъкидлайди.

Бахоуддин айтар эдилар: "Хазрат Расул (с.а.в.) буюрардилар: "Тангрининг 99 та (яъни бир кам юзта) исми бор, кимки уни санаса жаннатга киради." У киши ҳадисдаги "аҳсо" сўзига шундай шарҳ берди. "Ахсо" – сўзининг бир маъноси – Хаққ Таоло номларини санаш. Яна бир маъноси – бу номларни билиш. Яна бири – бу номлар амалиётидан фойдаланиш, масалан "Раззоқ" деса, ризқ ғами асло хотирага келмайди, "Мутакаббир" – исми Тангрининг дабдаба ва кибриёда ёлғизлигини англатади ва инсондаги кибру хаво-ю манманлик иллатини супуриб ташлайди, буюклик ва улуғлик Хақ субханахудан эканини билади. Бу шархнинг илохий ахлок билан безанишга ахамияти катта. Қуръони Каримнинг "Аъроф" сурасида, "Энг Гўзал исмлар Аллохникидир. У холда ўша исмлар билан дуо Имом Бухорийдан Мухаммад мавжуд. деган ТКО пайғамбарнинг юқоридаги ҳадиси сақланган: "Тангри Таолонинг 99 исми бор. Уларни эхтиром килганлар жаннатга киради. Аллох ёлғиздир, ёлғизлик Аллоҳга ярашади". Шунга амал қилиб ибодат ахли, такводорлар Тангрининг гўзал исмларини айтиб тасбех қайтарадилар. Кўпинча бу жараён шаклан амалга ошади. Бахоуддин Нақшбанднинг шархидан маълум бўладики, мақсад бу номларнинг мазмунини билиш ва ҳаёт жараёнида уларга амал қилиш экан. Масалан "Рахим" – Тангрининг мехрибон эканлигини англатади. Уни шундай санаш эмас, балки мазмунини англаб, шунга амал қилишга шайланиб рахм-шафқатли бўлиш лозим. "Қуддус" – Тангрининг айб ва нуксонлардан поклигини кўрсатиб, инсонни ахлоқан айб ва нуқсонсиз бўлишга ундайди. "Мўъмин" – барча пайғамбарларни тасдиқловчи эканлигини билдиради ва шу билан ҳар бир пайғамбар сифати билан безаниш лозимлигини кўрсатади. Тангрининг "Мухаймин" номи хаддан зиёда кузатувчи эканлигини билдиради бу, бир томондан, ҳар бир қилаётган ишингизни Тангри кузатиб турганини билдирса, иккинчи томондан, инсонларни хар нарса ва ишоратни хаддан зиёда кузатувчи бўлишга ундайди. Тангрининг "Азиз" – исми унинг мутлақ ғолибиятнинг ягона сохиби эканлигини англатади ва илохий сифат яъни нафс кули бўлмай харакат қилиш, безаниш ғалаба сохиби бўлишга олиб келишини кўрсатади. "Холик" – исми коинотни яратувчи ва бор этувчи Тангри эканлигини кўрсатади ва инсонни хам яратувчилик ва бор этиш сифати билан безанишга ундайди. "Бариъ" исми Тангрининг

махлукотни айбсиз яратувчиси эканлигини англатади ва инсон хам қилаётган ишларини айбсиз бажаришга ундайди ва хар нуқсондан нолиш эмас, балки унинг вужудга келиш хикматини англашга ундайди. "Мусаввир" – исми Тангрининг хар нарсага шакл ва сурат берувчи эканлигини англатиб, хар бир шакл ва сурат замирида асл фоилни кўриш ва унинг мохиятига етишга ундайди. "Гаффор" – исми Тангрининг кўп кечирувчилигини акс эттиради ва бўлишга "Қаҳҳор" кечиримли ундайди. хам Тангрининг бутун махлукотни кудратли кулида ожиз ва ночор қилувчи эканлиги ва истаганини қилиш қудрати сохиби эканлигини билдиради. Бу сифатни ахлокига киритган одам нафсига тўла карши туриб, рухини камол топтира олади. "Ваххоб" – Тангрининг ғайб хазиналарини мўл қилувчи эканлигини англатади ва инсонни илохий ғайб хазиналаридан бахраманд сифатларни эгаллаб, ундайди. "Фаттох" – Тангри исми зўрликни енгиб, хайр эшикларини очувчи эканлигини билдиради ва инсонни ўзидаги нафс зўрлигини енгиб, рух каби хайр учун эшикларни очиш ва кўнгиллардан нур бўлишга чорлайди. "Олим" исми нарсаларнинг энг нозик тарафларини билувчи эканлигини англатади ва инсонга хам кучли иштиёк уйготади, токи 18 минг оламни била оладиган бўлиб, илмларни нозик томонларигача ўргансин. "Басит" – рух ва хаёт берувчи, "Рафиъ" – юксалтирувчи – "Муиз" – азиз қилувчи, "Музилл" – ночор ва ҳақир қилувчи, "Самиъ" – эшитувчи, "Басир" - кўрувчи исмлари инсон ўз-ўзини бошкариб нафсни енгиб, рухни камол эттиришини англатади. "Хакам" – хукмнинг мутлак сохиби, "Адл" – чин адолат сохиби исмлари инсонда одиллик "Латиф" – исми сифатини шакллантиради. лутф қилувчиликка, "Хобир" ўз ботинини тўла англашга, "Хафиз" кўп асрагувчи бўлишга чорлайди. Шунингдек Тангрининг энг машхур "Ҳай", "Қайюм", "Воҳид", "Самад", "Аввал", "Охир", "Ботин", "Зохир", "Нур", "Қодир", "Сабур" исмлари инсонни гўзал ахлок безайди. Сўфийлар бу исмлар ботинидаги сифатларни эгаллаганда Тангрининг "Боқи" абадий номига мушарраф бўладилар. Шунингдек сўфийлар Тангрининг Хаққ номини кўп айтганлар, чунки у Тангри борлиғини ўзгармовчи эканлигини билдиради. Бу исм Хаққга етиш учун тамкин даражасида бўлиб тўла нафсни ўлдириб, илохий, ўзгармас, абадий холатга етиб, вактга хукмрон, ўзгалар қалбини тасарруф қила оладиган бўлиш қудратини беради.

Бахоуддин "Ким мени ёдласа, мен унинг ёнидаман" – деган хадиси қудсияни – "Ботин аҳлига ишоратдур" деб изоҳлайдилар. Бу

билан Тангрининг 99 исми ва сифатлари билан ёдлаш деганда, Тангри зоти, сифати, жамолу жалолини ботинан англаш, унинг моҳиятига етиш ва шунга муносиб бўлиш ҳақида ишорат эканлигини айтади. Чунки Тангри Одамни Ердаги ўзининг халифаси — яъни унинг жамолу жалолини ошкор этувчи зот деб яратган ва ўз исмларини ҳам шунинг учун ўргатган. Бу билан Одам фаришталардан ҳам устун бўлиб, бутун борлиқ унинг хизматига буюрилган.

Бақо даражасига юксалиш ва Ҳаққ висолини кўриш учун Баҳоуддин аввал фано ҳолатига етиш зарур, дейдилар. У киши фанони икки хил бўлишини айтадилар. Биринчи зулмоний ва табиий вужуддан фоний бўлиш, яъни зулмоний тўсиқларни йўқ қилиш ва иккинчиси нуроний ва руҳоний вужуддан фоний бўлиш, яъни нуроний ва руҳоний тўсиқларни йўқотиш. Буни исботлашда пайғамбарнинг қуйидаги ҳадисини келтирадилар: "Инналлоҳа таъала сабъина алфа ҳижобун мин нурин ва зулматин" яъни "Тангри Таолонинг нур ва зулматдан етмиш минг ҳижоби (пардаси) бор". Тангрини кўриш, уни англаш учун 70 минг нур ва зулматдан иборат пардаларни олиб ташлаш керак.

Халифаси Яъкуби Чархийга Накшбанд ладуний – раббоний – "вукуфи ададий" бошини илмнинг ягоналигидан огох бўлиш ташкил этишини сабок бераётганда, Хўжаи Жахон хакида гапирдилар ва зикри хуфияга етишдан олдин устози имом Садриддин билан сухбатида ишлатган куйидаги хадисни айтадилар: "Аш-шайтону яжри фи ибни Одама мажра-ддамми" – "Шайтон Одам фарзандлари ичида қон билан оқиб юради" – дейдилар. Фақатгина ҳақиқий зикри хуфия натижасида покланиш ва бу поклик қалб орқали қоннинг харакатига ўтиб, унинг шайтонни таркибидаги йўқ олиши кила МУМКИНЛИГИНИ кўрсатадилар. Бу жараённи қуйидаги рубоий билан баён этадилар:

Сад ҳазорон қатраи хун аз дил чакид, То нишони қатрае з-он ёфтам.
Мазмуни:
Қалбдан юз минг қон қатраси томди, То ундан қатра нишон топа олдим.

Баҳоуддин машойихларнинг сўзларини шарҳлашда қуйидаги ҳадисни келтиради: "Инналоҳа юҳибу-т-таввобийна юҳиббу-л-мутаҳҳирийн" – яъни "Аллоҳ тавба қилувчиларни яхши кўради ва

покликка интилувчиларни севади". Бу ерда тавба билан покликка интилишни бир қаторга қуйиб, тавбани покланиш йулининг аввали сифатида қарайди ва Тангрига шунинг учун бу сифат мақбул деб хисоблайди. Баҳоуддин ҳам гуноҳни англаб тавба қилиш, ҳақиқий тоиб булиш инсоннинг покланиши учун муҳим ва жуда зарурий мақом эканлигини уқтиради.

Баҳоуддин "Умматларимнинг дўзах оловидан оладиган насибалари Иброҳимнинг Намруд оловидан оладиган насибалари кабидир" — ҳадисини келтирди. Бу билан Муҳаммад каби комил инсон бўлган, мукаммал аҳлоқ билан безанганлар дўзах оловидан кутулишини, қандай Иброҳим пайғамбарга Намруд олови гулистонга айланган бўлса, Муҳаммад умматлари ҳам Иброҳим каби Тангрининг дўстлари бўлганидан улар учун, дўзах олови гулистонга айланишини уқтиради. Шу билан бирга илоҳий сифатларни эгаллаш, нафсга қарши чиқиш жуда оғир жараён эканлигини таъкидлаб, "Ким мени яҳши кўрса, мен уни қийнаб кўраман" деган қудсий ҳадисни келтиради.

айтадики: "Улуғларнинг мозорларини Бахоуддин қилишдан зиёрат қилувчи шу миқдордагина файз ола билиши мумкинким, шу бузург сифатини қай даражада билади, унга таважжух қилади ва шу сифатга кира олади". Муқаддас рухларга йўқлигини туриб юзланганда тўсиқ изохлашда узоқдан пайғамбарнинг "Қаерда турган бўлмангиз, салавот юбораверинглар" хадисини асос қилиб олади.

Имом Бухорийнинг "Ал жомеъ ас-сахих" асарининг биринчи томидаги "Иймон" китобининг олтинчи бобида "Ўзингиз яхши кўрган нарсани биродарингизга раво кўрмагунингизга қадар ҳеч бирингиз чинакам мўъмин бўла олмайсиз" деб ёзилган. Дарҳақиқат, инсонлар орасидаги муносабатда нафс бўлмаса жамият тараққий этади.

Касалликларининг охирларида дўстлар учун Бахоуддин Нақшбанд мана бу ҳадисни ўкиган эдилар: "Яа юъмину аҳадакум ҳатто такуну ҳавоҳу табъан лимо жиъту биҳи" — "Мўъмин эмас ул кишиким ўз ҳавою нафсини тобиъ қилмаган бўлса" — яъни нафсини тўла идора қилиб, уни руҳий камолот йўлида хизмат қилдирган кишигина мўъмин бўлиши мумкин. Мўъмин — қалби ила ғайб оламига ишонувчи, фароизларни бажарувчи, иймон эгасидир.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абу Абдуллох Муҳаммад ибн Исмоил ал-Бухорий. "Ал Жомеъ ас-саҳиҳ." 1-том. Т.: Қомуслар бош таҳририяти, 1991. 15-бет.

Модомики, инсон нафс илкида экан, у ҳақиқий муъмин була олмайди. Бу мазмунларни очиб, Баҳоуддин қуйидаги байтни уқиган:

То насўзад барнаёяд бўйи уд, Пухта донад, к-ин суханро хом не. Мазмуни: То куймагунча уднинг хиди чиқмайди, Бу сўз хом эмаслигини пухта одам билади.

Яъни уд тўла куйганидан кейин ўзидан хушбуй хид таратади. Худди шундай нафсининг хою ҳавасларини жиловлаб олган, оддий одамлардан устун бўлган, руҳи бемалол камолот сари парвоз этадиган киши мўъмин бўлади. Буни тушуниш - пухта бўлиш, ботин илмидан огоҳ бўлиш, дил аҳлидан бўлиш лозим. Бундай одам бўлганда аниқ, пишиқлигини билади.

асосчиси, комил инсон, Нақшбандия тариқати рутбасига етган шахс Шайх Мухаммад Бахоуддин Накшбанд таълиф этган "Аврод" рисоласи учун хадислар ғоявий манба бўлганлигини гувохи бўлдик. "Аврод" инсоннинг ўз рухини камол топтириш учун Тангрига муножоти тарзида ёзилгандир. Унда ёзилади: "Сўзларимни тўғри рост қил (бехуда сўзлардан асра)! Нафрат, ёмон кўришни юрагимдан узоклаштиргин. Кина, фасод, ғазабни қалбимдан кеткизгин!" Имом Бухорийнинг "Ал-адаб ал муфрад" асарининг 182 бобидаги 391-хадисда Абу ад - Дардодан ривоят қилинади. У киши айтдилар: Расуллулох: "Мен сизга намоздан, рўзадан ва садақадан хам даражаси ортикрок нарсани айтиб берайми?" - дедилар. Сахобалар: "Айтиб беринг, ё Расулуллох" – дейишди. Расулулох: "У эса кишиларнинг ораси тузук бўлишидир. Унинг бузук бўлиши тарошлагувчидир", - дедилар. $^{1}$ яхшиликларни кишилар ўртасидаги муносабатларни тўғри бўлиши учун қилинган амални Мухаммад пайғамбар намоз, рўза ва садақадан афзал дейдилар. Чунки агар ибодат қилинса-ю, лекин инсонлар ўртасида нифок солинса, муносабатларни бузса, бу ёмонлиги барча килган яхшиликларини ўчириб ташлайди.

"Ал-жомиъ ас-саҳиҳ" биринчи томида "Иймон" китобининг 3боби "Бировга зарари тегмаган киши мусулмондир" деб аталади. Унда шундай ҳадис ёзилган: "Қўли билан ва тили билан ўзгаларга озор бермаган киши мусулмондир, - Оллоҳ таоло манъ этган

-

<sup>1</sup> Абу Абдуллох Мухаммад ибн Исмоил ал-Бухорий. Ал-адаб ал-муфад. Т.: 1990. 118-бет.

нарсалардан қайтган киши худо йўлида жиҳод қилган кишидир" дейилган. Демак, киши қўлини тўғри ишлатиши, тилини тўғри килиши ва муносабатларни тузук қилиши ҳақиқий мусулмонлиги белгилари экан. Шунинг учун Баҳоуддин Тангрига "Сўзларимни тўғри рост қил" деб муножот қилиб, беҳуда сўз билан бировга озор беришдан ва муносабатларга путур етказишдан уни сақлашни сўрайди.

"Аврод" да Бахоуддин инсонлар ўртасидаги муносабатларни бузувчи, инсонни залолатга олиб борувчи нафрат, ёмон кўриш, кина, фасод, ғазабни қалбимдан кеткиз деб муножот қилади. Хадисларда хам булар ёмон сифатлар сифатида қораланған. "Ал-жомиъ ассахих"нинг 4 - томидаги "Адаб китоби" да бу масалага оид хадислар тўпланган. Унинг 57 - боби "Бир-бирига хасад қилмоқ ва бирбиридан аразламоқ манъ қилинганлиги ҳақида"дир ва унда шундай хадис келтирилган: "Бадгумон бўлманглар, бадгумонлик – энг ёлғон сўздир (яъни бадгумонлик бирлан айтилган сўз – энг ёлғон сўздир), кидирманглар, гап пойламанглар, тирнок остидан кир килманглар ва нафратланманглар. хасад тутиниб, Оллохнинг (солих) бандалари бўлинглар!"2 Китобнинг 76 бобида ғазабни босмоқ ҳақида қуйидаги ҳадислар келтирилган. "Бировни (курашиб) йикитган полвон эмас, балким ғазабланган вақтида жахлини ютган одам полвондир!" Шунингдек Абу Хурайра ривоят қиладилар: "Бир одам Расулуллох (с.а.в)га "Менга насихат қилингиз"-деб эрди. Жаноб Расулуллох "Ғазабланмагил!" – деб бир неча бор айтдилар".

Баҳоуддин бутун борлиқни Тангрини жамолу жалоли сифатида тан олади ва шунинг учун унга муҳаббат билан қараш лозим дейди. У шундай байтни такрорлаб туришни тариқат аҳлига вазифа қилиб берган:

Некувонро дўст дорад ҳар ки бошад дар жаҳон, Гар бадонро дўст дори, гўй бурди аз миён. Мазмуни:

Яхшиларни жаҳондаги ҳамма яхши кўради, Лекин ёмонларни ҳам яхши кўрсанг, ғолиб бўласан

.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ал-жомеъ ас-сахих. 1-том. 14-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Шу асар. 4-том. 100-101-бет.

"Мақомот"да ёзилишича, у кишида хуфия зикр бўлса-да, кунлардан бирида унинг ёнига овоз чиқариб, куй садолари остида зикр қиладиган кишиларни келтирганлар. У гапирмасдан тинглаб ўтирган ва кейин айтган: - "Мо ин кор намекунем ва инкор намекунем" яъни "Биз бу ишни қилмаймиз ва уни инкор ҳам қилмаймиз" деб айтганлар. Чунки ҳар ким ўзига хос йўл билан Ҳаққа етади. Инкор этиш уруш, адоват, муросасизлик келтиради. Адоват, нафрат, ғазаб, ёмон кўриш жамиятда нотинчлик, қон тўкиш, беқарорлик келтиради. Ўзаро эътибор, эътиқодларни эркинлиги ва уларнинг қарашларини ҳурмат ва уларга нисбатан сабрли ва қаноатли бўлиш жамиятни мувозанатда сақлайди ва барқарор, хавфсиз турмуш тарзини келтиради. Баҳоуддин Нақшбанднинг устози Амир Кулол бу ҳақда таъкидлаганди:

Кибру ҳасад, бахиллик, нифоқ, кина, Булар инсон қалбига тушган кана. Комил инсон мақомига етмассан, Қалбинг узра алар бўлса бошпана.

Fазаб, нафрат инсонда йиллар давомида тўпланган қувватларни бир пасда куйиб кул қилади. Шунинг учун камолотга зарарлидир. Тўпланган нурлар ғойиб бўлади. Инсон рухи парвоз қила олмайди.

"Аврод"да Баҳоуддин "Сенинг олдингда камтарин бўлиш-хушуъни бўлиб бер!" деб муножот қилади ва гуноҳлардан паноҳ сўрайди. Шу билан бирга "Бизни бир-биримизга иттифоқ этгин. Сен бизнинг бирлашув, ягона бўлишимизнинг асосисан" деб Тангрига мурожаат этади. Баҳоуддин "риёсиз амал"ни сўрайди ва Тангрига муножот қилиб ёлворади:

Кулоқларимизни пурнур қил! Кўзларимизни пурнур қил! Қабрларимизни пурнур қил! Қалбларимиз ва бутун сезги аъзоларимизни пурнур қил!

Имом Бухорий шундай ҳадис ҳақида маълумот берадилар: "Мўминларни ўзаро раҳмдиллик, дўстлик ва ҳамдардлик қилмоқликда бир аъзоси оғриса қолган барча аъзолари биргаликда уни ҳимоя қилиб дарддан ҳалос бўлмоғига кўмаклашуви бир тана

янглиғ деб билғил" "Ҳар бир эзгу амал садақадир", "Ширин сўз садақадир", "Ораларингизда энг яхшингиз-хулқи яхшингиздир" ҳадислари — инсон амалларини эзгу бўлишга чорлайди. Ҳадисларда ғийбат ёмон фазилат сифатида қораланади ва уни ўлган биродарини гўштини ейиш билан тенглаштирилади. "Ғийбатчи жаннатга кирмағайдир" ҳадиси бу иллатдан узоқлашишга асос бўлади.

Инсонлар ўртасидаги муносабатни бузувчи амаллар чақимчилик, сўкиш, туҳмат ҳадисларда қораланади. "Кимки туҳмат қилмоқ ва туҳматга ишониб иш кўрмокдин тийилмай, жоҳилликда давом этаверар экан, унинг еб-ичмокдин тийилмоғининг (рўза тутмоғининг) Оллоҳ Таолога ҳожати йўкдир" деб ёзилади. "Аҳли дўзаҳ кимлар эканлигини (ҳам) айтайми? Ҳар бир қўпол, қуруқ, гердайган, беқаноат ва димоғдор одам аҳли дўзаҳдир." Ҳадисларда инсонлар ўртасида муносабатни яҳшилашга ёрдам берувчи фазилат сифатида сабр мақтанади.

Бахоуддин Нақшбанд энг олий Гўзаллик Тангри эканлигини тан олиб, "Сен бизларни гўзал ахлоққа хидоят эт!" деб муножот этади. Бахоуддин: "Бизни юзимизни хаётдан мунаввар эт, қалбимизни завқ ва шавқинг билан тўлдир," деб сўрайди. Шу билан бирга "Саховатли, шариф нафс сохиби қил! Бахил, гунох билан яшовчи, мутакаббир, одамлар орасини фиску фасод билан бузувчи, чакимчи ва ғийбатчи қилма! Ё Аллох! Сендан баднафс, кўп бехуда сўзловчи бўлиш, кибр, хирсу хавас, хасад, дунёга берилиш, ёмон гумонли бўлиш, тамаъ, қўполлик, май ичиш, бемахал марг, қаттиқ фитна ва оғир яшашдан сўрайман",- дейди. Хадисларда хам шунга хамоханг "Xaë иймондандир" мавжуд. Масалан дейилган. хикматлар Бахоуддин баднафс бўлишдан панох сўраб, тангридан саховатли шариф нафс тилайди. Имом Бухорий "Ал жомиъ ас-сахих"нинг "Латиф сўзлар китоби" да ёзади: "Мол-дунёси кўп одам бадавлат эмас, балки нафси тўқ одам бадавлатдир." Нафс бойлиги халол мехнати билан топган молига қаноат қилиш, унинг баракотини тангридан сўраш одамлар қўлидаги бойликка тамаъ қилмасликдир. Хадисларда "Утаётган бахиллик имон билан хам, бир банданинг кўнглида хам жам бўлолмайди"5— деган хадис орқали бахиллик

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ал-жомеъ ас-сахих. 4-том. 89-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ўша асар. 4-том. 98-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ўша асар. 102-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ўша асар. 204-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ал адаб ал-муфрад. 93-бет.

сахийликка зид бўлиб, белгиси имонсизлик ахлоксизлик ва дейилади.

Хадисларда хушмуомала ва яхши хулқ энг гўзал фазилат эканлиги таъкидланиб — "Мўмин киши асло лаънат этувчи лозим", дейилади. Мухаммад пайғамбар ўзлари бўлмаслиги айтганларки, "Мен дуои бад қилувчи, лаънат этувчи эмас, балки марҳамат қилувчи бўлиб юборилганман." У кишидан шундай ҳадис "Мўмин киши одамларни қилувчи, уялтирувчи, таъна бор:

бор: "Мўмин киши одамларни таъна қилувчи, уялтирувчи, кишиларга лаънат ёгдирувчи, ёмон иборалар билан сўкинувчи ва уятсиз, тили аччик бўлиши мумкин эмас." 
"Аврод"да Бахоуддин "Эхсон макомида бизни гувохлигимизни мустахкам кил", деб айтадилар. Имом Бухорий ишонарли тўпламининг "Иймон китоби"да ёзиладики, Мухаммад пайғамбардан "Эҳсон надур?" деб сўралганда, "Оллоҳга уни кўриб турганидек ибодат килмоғингдир. Агар сен кўрмаётган бўлсанг, у сени кўриб турибдир", деганлар. Демак, Бахоуддин ҳар бир амални Тангри кўриб турганидек холис амалга оширган. Бу амалларнинг замирида шунингдек Имом Бухорийдан сақланган куйидаги ҳадис турибди: "Ҳар бир одам боласининг баданида уч юз олтмишта майда сўнгак ва бўғинлар бор. Улар шу сўнгак ва бўғинлар учун ҳар куни бир садақа килмоқлари лозим. Ҳар бир ширин сўз бир садақа, киши биродарига ёрдам қилмоғи ҳам бир садақа, унга бир қултум сув ичириши ҳам ёрдам қилмоғи ҳам бир садақа, унга бир қултум сув ичириши ҳам бир садақа ва кишиларга озор берадиган йўлдаги нарсаларни четга олиб ташлаш ҳам бир садақа ҳисобланади".

Демак, биринчидан, Бахоуддин Нақшбанд ўз ватани Бухорони жахонга танитган мухаддис Имом Бухорий меросини ўқиб, ўрганган ва шуларни назарий асос қилиб ўзининг "Аврод"ини яратган. Бу манбалар хозирги кунда хам маънавий-маърифий ишларни ташкил этиш ва шу рухда тарбиялаш жараёнида умуминсоний

қадриятларнинг бири сифатида хизмат қилиши мумкин.

Иккинчидан, манбалар таҳлили Баҳоуддиннинг ҳаёт йўли ва камолотида ҳадис илмининг ўрни катталигини кўрсатади. Буларни ҳулосалаб Баҳоуддин Нақшбандни Имом Буҳорийни издоши дейиш мумкин. Буюк мухаддис ёшлигидан хадисни ўрганиб тадқиқ этгани каби, Бахоуддин хам Хожаи Жахон ўгитларига амал қилиб, хадисларни ўрганган ва уларга тўла амал қилган. Имом Бухорий тўплаган хадисларга амал қилган холда Нақшбандия тариқатини

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ўша асар. 102-бет. <sup>2</sup> Ўша асар. 104-бет.

ташкил этган. Бу Ҳаққ йўли ҳозиргача жаҳонда маълум ва машҳурдир.

Учинчидан, Баҳоуддин Имом Буҳорийдек олим сифатида намоён бўлади. Имом Буҳорий саҳиҳ ҳадисларни йиғиб ҳадисшуносликда янги илмий йўналишни бошлаганлари каби, Баҳоуддин ҳадисларнинг ботинидаги мағзини, моҳиятини чаҳиб уларни шарҳлаб комил инсонларни тарбиялаш йўлларини кўрсатган. Демак, Баҳоуддин, Имом Буҳорий бутун умрини бағишлаб, тўғрилигини аниҳлаб йиғган умуминсоний ҳадриятнинг муҳим дуру инжулари бўлган ҳадисларни ҳалҳҳа етказиб, ҳадислардаги ғояларни амалда тадбиҳ этиб, уларни ўрганиш фанини янги, янада юксак босҳичга кўтарган.

Умумий хулоса шуки, Бахоуддин Нақшбандни Имом Бухорий ғояларини издоши дейиш мумкин. Чунки:

- 1. Бахоуддин Хўжаи Жахон ўгитларига амал қилиб, ҳадисларни ўрганиб ва уларга амал қилган.
- 2. У асослаган Нақшбандия таълимоти ва тариқати тўла суннатга мос келади.
- 3. Бахоуддиннинг "Аврод"ида ҳам Имом Бухорий йиғган саҳиҳ ҳадислардаги ғоялар ривожланади.
- 4. Имом Бухорий умрини бағишлаб йиғган ҳадисларни Баҳоуддин Нақшбанд ўрганиб, уларнинг ботиний моҳиятига етиб, амалиётда қўллаган.

# IV.БАХОУДДИН НАҚШБАНД ТАЪЛИМОТИ 1.БУНЁДКОР ҒОЯЛАР

Хазрат Баҳоуддин вафот этганларидан сўнг, халифа ва муридлари у кишининг қудсий каломларини тўплаб маноқиб ва мақомотлар ёзганлар. Айниқса, Алоуддин Аттор, Муҳаммад Порсо, Яъқуби Чархий ҳазрат хусусида қолдирган ёзма манбалар ва мақомот қимматлидир. Манбаларда ёзиладики, Хожа Баҳоуддин Нақшбандда ҳаргиз қул ва чўри бўлмас эмиш. У кишидан бу маънода сўрабдилар. Алар айтибдурлар: "Қачон бу бандалик хожалик бирлан тўғри келар!"

Бу ерда хожа Бахоуддин ўзларини Оллоҳнинг иродасига тўла бўйсунувчи банда эканликларини таъкидлаб, ҳар бир киши ҳам Оллоҳнинг бандаси экан, қандай қилиб бошқа кишига хожалик эта олади, бандалик ва хожалик бир-бирига асло тўғри келмайди, деган фикрни таъкидлайди. Яъни ҳар бир киши маълум Хўжайинга бўйсуниб, тўғри-нотўғри йўлларга бормай, фақатгина Оллоҳга бўйсунса, Олий Ҳақиқатга эришиш учун ҳаракат қилса оламда ҳалоллик ва поклик ҳукм суришини кўрсатади ва буни ҳақиқий ҳурлик дейди.

Таъкидлаш лозимки, хазрат Бахоуддин ёшликларидан хамма вақт Оллоҳнинг борлигидан огоҳ бўлганлар. Баҳоуддин Нақшбанд хаётларига доир ривоятлардан бирида хикоят қилинишича, болалик таълим бераётган устозларига у кишига бўлганки, шогирдларидан кимдур келгусида авлиёлик даражасига етади. Буни аниклаш максадида, устоз барча шогирдларига: «Эртага хаммаларингиз биртадан кабутарни ўлдириб келинглар, лекин бу ишни амалга оширишларингизни Оллох кўрмасин» деб буюради. Эртаси куни хамма қўлида ўлик кабутар олиб келади, фақатгина Бахоуддин Нақшбанднинг құлидаги кабутар тирик холатда бұлади. Бунинг сабабини сўраганларида хазрат жавоб берганларки, «Қаерда кабутарни ўлдирмокчи хам **динидишк** бўлсам қарашларини сездим. Оллох бўлмаган ва кўролмайдиган хеч қаер йўқ экан...»

Баҳоуддин Нақшбанд таълимотини кейинги тараққиётини кузатсак, у киши ҳар бир нафасда, ҳар бир дамда Оллоҳдан - Олам Моҳиятидан огоҳ бўлишга чақирадилар. Ҳушсиз ўтилган ҳар бир дамни ғафлатда қолиш дейдилар. Доимо киши ўзининг

ҳаракатларини назорат қилиши ва тўғри ҳаракати учун «шукр» дейиши ва гуноҳ ва ғафлат ила бўлса «тавба» деб истиғфор этишга чақирадилар.

Баҳоуддин Нақшбанд сулукининг Нақшбандия деган ном билан аталиши ҳам бу тариқат аҳли Оллоҳни ўз қалбларига нақшлаб қўйганларидан гувоҳлик беради. Бу тариқатда зикр этиш ва сўфиёна амалиётни ташқи томонига амал этиб бошқаларга кўрсатиш, шуҳрат учун ҳаракат этиш қаттиқ қораланади. Ҳар бир қилинган ҳаракат қалбдан чиқиши ва Оллоҳ учун бўлиши керак дейилади. Хожа Баҳоуддин Нақшбанддан сўрайдилар: "Сизнинг силсилатингиз қаерга етади?" Ҳазрат жавоб бердилар: "Киши силсила бирла ҳеч ерга етмас."

Баҳоуддин Нақшбанд айтмоқчи бўлаяптиларки, киши маълум ва машҳур тариқатга киргани, сўфиёна кийим кийгани ва қўлида тасбеҳ олгани билан унда ҳеч қандай ўзгариш бўлмайди, яъни агар ёмон бўлса ёмон, яҳши бўлса шу сифатини сақлайди. Фақатгина бу тариқат таълимотини ўзлаштириб, унга ҳам зоҳирий - ташқи ва ҳам ботиний - ички томонидан амал қилганида, у Ҳақиқатга томон юксала боради.

Абдураҳмон Жомий Баҳоуддин Нақшбанднинг "Киши силсила билан ҳеч ерга етмас" деган ғоясини қуйидаги назмий сатрлар билан шарҳ этади:

Аз далку асо сидку сафое нарасад, В-аз сабҳа ба жуз буи риёе нарасад. Гўянд, кужо расад силсилат, К-аз силсила ҳеч кас ба жое нарасад. Мазмуни:

Дарвешлик кийими ва асосидан сидку сафо етмайди, Улардан риёдан ўзга нарса етмайди. Айтарлар сизни силсилангиз каерга етади? Силсиладан хеч ким бирор жойга етмайди.

Нақшбандия тариқатининг тасаввуф оламидаги бошқа сулуклардан афзаллиги бу тариқат аҳли «Даст ба кору, дил ба Ёр» - «Қўл ишда ва қалбда Оллоҳ» деган шиор билан фақат меҳнат билан кун кечиришга чоғланганлар. Улар таркидунё қилиш, одамлардан узоқлашиб яшаш, тиламчилик қилиш ва гўшанишинликни

\_

<sup>1</sup> Абдураҳмон Чоми. Баҳористон. Душанбе. Адиб, 1987. 32-с.

қоралағанлар. Баҳоуддин Нақшбанд айтғанлар: "Бизнинг тариқатимиз суҳбатдур."

Хазрат, узлат - одамлардан ажралиш шухрат келтиришини қайд этиб, шухрат эса офат деб таъкидлайди. У киши буюрардиларки, айбсиз одам йўк, шунинг учун агар айбсиз дўст ахтарсак дўстсиз қоламиз: "Ёрсиз қолур жаҳонда айбсиз ёр истаган."

Ушбу мисра у киши томонидан айтилганини муридлари ёзади. У киши яхши одамлар билан ҳамсуҳбат бўлишга чорлардилар.

Бахоуддин Нақшбанд айтганлар:

- Толиб Ҳақ таолонинг дўстларидан бири билан суҳбат пайтида ўз ҳолидан воқиф бўлиши ва суҳбат вақтидаги ҳолатини ўтмиш билан таққослай олиши керак. Агар шу суҳбатлар натижасида ўзидаги нуқсонлардан қутулиб, камолотга етаётганини ҳис қилса, бундай азиз билан суҳбатни ўзи учун фарзи айн деб билсин.

Бахоуддин Нақшбанд тариқат аҳлининг одобига алоҳида эътибор берар эдилар. Ул зоти олий буюрмишдурлар:

- Бу тариқи олияга толиб ўлғон худонинг бандаларига камоли одоб шартдур.

Бо адаб ба тарики ишқ даро. Тарики ишқ кулҳо одоб аст.

Мазмуни: Ишқ тариқига адаб ила киргин. Бу тариқ одобларнинг мажмуидир.

Одоб камолотида ҳазрат, айниқса ҳалолликка катта эътибор берганлар. У киши, биринчидан, ҳалол деганда ўз меҳнати билан топилган луқмани тушунадилар. Шу билан ҳалол деб Оллоҳдан огоҳ бўлган чоғда пок, гуноҳсиз ёки тоза ният билан тайёрланган луқмани тушунганлар. Агар таом тайёрлашда бирор капкири ҳам ғазаб, кароҳат билан бўлса ул таомни емаганлар. Чунки норозилик, ғазаб, кароҳат ва ғафлат ила бўлган ишларга шайтон ва ҳавойи нафс шерик бўлади. Бу ишнинг ва луқманинг хайру баракоти бўлмайди, деб айтадилар. Ҳазрат жуда кўп таъкидлаганларки, «Яҳши феъллар ва яҳши амаллар ҳалол луқмадандур». Баҳоуддин Нақшбанд Ҳақиқат йўлидан борувчи кишилар, албатта, ҳалол луқмага риоят этишлари лозим деганлар.

Бухоро уламоларидан бири хожа Бахоуддин Нақшбанддан сўрайдилар:

- Намозда хузури қалб недан хосил ўлур? Хазрат хожа буюрдилар: - Таомни халол егул. Доим вукуф ва огохликда бўл.

Хазрат Бахоуддин шахснинг нафсни тийиш ва қалбни поклашига катта ахамият берардилар. Киши бутун башарий истаклари устидан ғолиб бўлса, яъни нафсини бошқара олса, шундагина юксала олишини кўрсатадилар:

Тааллук ҳижоб асту беҳосили, Аз ин бандҳо бигуселию восили.

Яъни, сенинг башарий истакларга тааллуқлигинг ҳижоб бўлиб, сенинг Илоҳий ҳақиқатга томон юксалишингнинг самарасизлигига сабабдир. Агар бу бандлардан қутулсанг сен шунда восил - яъни Оллоҳ висолига етиш даражасига етиб юксаласан.

Бу тариқат аҳли ўз ҳалол меҳнати билан топган нарсага қаноат этиб, нафсини бошқара оладиган кишиларни қадрлайдилар.

### 2."МУЛК" ВА "МАЛИК" ТУШУНЧАСИ

Бутун Шарқ оламида Нақшбандия тариқатини асослаб берган пири комил Шайх Нақшбанд таълимотини тадқиқ этиш вақтида биз у кишидан "Аврод" номли ёзма мерос сақланганини аниқлаш бахтига муяссар бўлдик. Россия Фанлар Академиясининг Санкт-Петербург бўлимида сақланаётган асарнинг икки нусхаси таржима ва таҳлили Баҳоуддин Нақшбанд таълимотларини чукурроқ билиш имконини беради.

Шайх Муҳаммад Баҳоуддиннинг "Аврод" асарида бутун олам Оллоҳ томонидан яралган ва шунинг учун унинг тасарруфида бўлган ягона Мулк эканлиги қайд этилади. Бу билан бутун оламдаги жамики борлиқнинг ягона илоҳий асоси борлиги ва улар бу оламдаги илоҳий неъматлар эканлиги кўрсатилади.

Қўлёзмада шундай ёзилади: "Сен менинг Парвардигорим ва барча нарсаларнинг Парвардигорисан. Осмон ва ернинг яратувчиси Сенсан!". Бу билан инсонни ҳам жонли ва жонсиз жамики еру кўкдаги мавжудотни ҳам яратган Роббий ягона Оллоҳ эканлиги уқтирилади. Бошқа жойда Оллоҳга мурожаат қилиб, сен Маликул Мулксан дейилади, яъни бутун Мулк борлиқнинг ягона Малики - хожаси, эгаси, хукмрони Сенсан дейди.

Баҳоуддин Нақшбанд таълимотидан маълум бўладики, бутун борлиқ ягона зот — Оллоҳнинг Мулкидир. Бу Мулк ўзининг

кудратини бизга намоён этади. Шунинг учун Бахоуддин ёзадики, доим хар бир шахс оламдаги хар бир заррага қараганда Илохий кудратни кўра олиши ва Оллох берган неъматларни асраши ва уни эхтиёт килиши керак. Бахоуддин Нақшбанднинг ўзлари буларга амал килганлар. Масалан: манбаларда ёзилишича, у киши комиллик даражасига етганларида, бир кун кўчадан бораётган эдиларки, бир одам чопиб келиб савол беради:

- Эй, шайх! Жавоб бер! Қисқа муддатда бу даражага қандай етдинг?! У киши жавоб берадилар:
  - Резачинлик орқали.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд Оллоҳ томонидан яралган Мулкдаги ҳар бир заррада Маликнинг зуҳурини кўриб, эъзозлаган ва нон ушоғини ҳам асраб авайлаган, заррача гуноҳ қилмаганлар шунинг учун Оллоҳ унга ўз танаси ва бошқа таналарга таъсир эта олиш қудратини, валийлик рутбасини берган.

Бахоуддин Нақшбандга ОИД нақлларда айтилишича, Абдулхолиқ кишининг устозлари **Гиждувоний** мақбараларида бўладиган зиёратига доим охирига зиёратчилар овқатларни еб булгандан кейин етиб борганлар. У кишига "вақтлироқ келмадингиз, барча нарса тугаб қолгандан кейин келдингиз"- деб мурожаат қилганлар. У киши Оллохнинг неъматларини ташлаб, оёқ ости қилмаслик, исроф қилмаслик мақсадида атайин кечроқ келганларини билдирмаганлар. Бу ривоят жаннатий бўлиш, яъни бутун оламда энг абадий, бокий неъматларга эга бўладиган даражаларга етиш учун бутун Мулкнинг хар заррасини асраш ва авайлаш лозимлигини кўрсатади.

Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти гувоҳлик берадики, унинг бундай дунёқараши шаклланишида устозларидан бири айниқса Ҳазрат Сайид Амир Кулолнинг таъсирлари бор. Шаҳобиддин ибн бинту Амир Ҳамза томонидан XV асрда ёзилган "Мақомоти Амир Кулол" асарида Амир Кулол ҳаётига оид шундай нақл келтирилган: "Бир кун Амир Кулол ўртоқлари билан бирга боғда ўтиргандилар. Улар чопонларини ювадилар ва шу чопонларини дарахт шохчасига ташламоқчи бўлганларида, Амир Кулол: "Йўқ, йўқ, ташламанг"-дейдилар. Улар девор ёки ўтлар устига ташлаймиз деганларида ҳам Ҳазрат йўл кўймадилар ва куйидагича изоҳ берадилар: Агар дарахтга ташласак, бирор шохаси озор кўриши мумкин, деворга ташласак, унда чиққан тиканлар синиши ва ўтлар устига ташласак улар пайҳон бўлиши мумкин. Агар бу боғдаги бирор нарса синса, озор чекса бу Мулк эгаси бўлган Малик (Оллоҳга) нима жавоб берамиз? Ҳар бир

кичик гунох хам гунохдир. Зарра микдорича килинган яхшиликка мукофот берилади ва заррача қилинган ёмонликка жазо хам берилишини унутманг".

Кўриниб турибдики, Хазрат Бахоуддин Нақшбанд устозларидан Оллохнинг Мулкига хиёнат қилмасликни ўрганиб, ўзлари хам шунга доим амал қилиб, шу даражага етганлар.

Қўлимиздаги муаллифи номаълум бир қўлёзма нусхасида Бахоуддин Накшбанд бомдоднинг суннат ва фарз намозлари орасида куйидаги мазмундаги байтларни такрорлашни ўгит берганлари ёзилган:

СубхонОллох ба хар дамам Ёр туи,

СубхонОллох кушоиши кор туи.

СубхонОллох ба иззати кун фа якун,

СубхонОллох муроди манро хосил бикун.

Мазмуни:

Оллох сен Поксан, барча ғамларимга ёрсан,

Оллох сен Поксан, ишларни олдини ўзинг оча оласан.

Оллох сен Поксан, Кун фая кун иззати хақи,

Оллох сен Поксан, муродимни хосил этгин!

Бу мисралар орқали Бахоуддин Нақшбанд "Кун фа якун иззати хақи Оллоҳга ёрдам бергин", деб мурожаат этилганда мурод ҳосил бўлишини уктиради. Бу билан Оллохни ирода эгаси эканлиги ва унинг истаги билан тасарруфидаги Мулкдан хар бир кишига ризк берилишини кўрсатади.

Бахоуддин Нақшбанд бирор иш қилишни мўлжаллаганда Оллохдан мадад сўраб иш бошлаш ва Оллох берган неъмат - кўз, қулоқ, қўл, оёқ, ақл-идрок ва жами қувватларни исроф қилмасдан, яъни бехуда фикр, хаёл, гап, ухлаш, иш билан шуғулланмасдан инсоннинг ўзи Оллохга суянган холда комил ишонч билан қилса муродига етишини айтади.

Бахоуддин Нақшбанднинг "Аврод" рисоласида: "Эй Оллох! Сен Малик, Хай, Қайюм, Хаққ ва Мубинсан" деган сўзлар билан бошланади. Тез-тез Оллохнинг Малик - яъни бутун Мулкнинг эгаси эканлиги таъкидланиб, унинг Хай - абадий тириклиги, фано - ўлимни билмаслиги ва бокийлиги уктирилади. Яъни унинг Мулкини - ери,

 $<sup>^1</sup>$  Бахоуддин Нақшбанд. Аврод. Кириш сўзи, шархлар муаллифи ва таржимон Наврўзова Г. Бухоро: Бухоро, 2007. 12-бет.

неъматларини бошқараётган мулкдорларга нисбатан фарқини кўрсатади. Шу билан бирга унинг Қаюм — ўз-ўзига қоим, ҳар нимани истаса ўзи ижро эта олиши, ҳеч кимсага эҳтиёж сезмовчи эканлигини таъкидлайди. Мулк эгаси бўлган Оллоҳ Ҳаққ - собит, борлиги ўзгармаслиги ва Мубин - истаган кишига ҳидоят этиб, Ҳақ йўлини кўрсата олиши ёзилгандир.

Асарда "Сен Ғайб ва Шаҳодат оламининг Олими, Олий, Буюк ва Мутаолийсан" деб Мулк эгасига айтилади. Бу билан бутун Мулк Ғайб олами, яъни бизнинг сезги органларимиздан яширин ва Шаҳодат Олами, яъни бизга намоён бўлиб турган оламга бўлиниши қайд этилади.

Инсон доимо Мулкда яшаб, унинг неъматларидан фойдаланар экан, уларни мусаввири, холики, раббийсини эсда тутиши ва унгагина ибодат килиб, хизмат этиши лозим. Демак, энг олий инсоний маком бу бандалик макоми деб таъкидланилмокда.

"Аврод"да Бахоуддин Нақшбанднинг Малик мурожаат қилиб, шундай деганлари ёзилган: "Сен менинг Парвардигоримсан. Сен мени Мен халқ килгансан. бандангман ва мен Сен билан ахд ва ваъдададирман". Асарнинг бошқа жойида таъкидланади: "Оллох, Сен пок ва Вориссан - бутун мулкнинг хакикий сохибисан. Неъматлар сеникидир. Кудрат эгаси Сенсан!"

Асарда Мулк эгаси бўлган Оллох фазилатлари Аввал, Охир, Зохир, Ботин ва барча нарсаларни билгувчи зотлиги орқали кўрсатилган. Унинг барча мулк бошида ва охирида туриши, бутун борлик унинг кудратини намоён этиши ва шу билан бирга унинг салохияти яширин эканлиги қайд этилади.

Бахоуддин Накшбанднинг Мулк ва Малик хакидаги таълимоти бизларни, биринчидан, ҳар бир Оллоҳ неъматини асраш, авайлаш, эъзозлаш, исроф этмасликка ундаса, иккинчидан, бу фоний, ўткинчи оламда бизга берилган шу мулк зарраларига мафтун бўлиб, умримизни залолатда ўтказмасликка чорлайди. Бу таълимот шу билан бирга, доимо абадий, боқий ҳаёт учун ҳаракат қилишга ҳавас уйғотади. Шунинг учун ҳам бу таълимот ҳозирги бозор иқтисодиёти барқарор бўлаётган мулкий муносабатлар асослари тартибга одамларни келаётган даврда халолликка, маънавий юксак эътикодлиликка чакиради.

#### 3.ҚАЛБ СОҒЛИГИ - ТАН СОҒЛИГИ

Баҳоуддин Нақшбанд номи билан машҳур бўлган ориф, руҳоний илмларни тўла эгаллаган бу улуғ инсон таълимотида комиллик муаммоси катта ўрин тутади. Унинг бу борада қалб тарбиясига алоҳида эътибор бериш ҳақидаги фикрлари муҳим аҳамиятга эга. Баҳоуддин Нақшбанднинг қалб ҳақидаги таълимоти Қуръони Карим ва Ҳадиси Шарифга асосланган. Унинг устози Хожаи Жаҳон номи билан машҳур Абдулҳолиқ Ғиждувоний ҳам ўз асарларида салим (соғлом) қалбга алоҳида эътибор беради. У қалби соғлом бўлиши учун ҳар бир инсон қиладиган ишидан қандай фойда топай деган фикрдан кечмоғи, ҳолисона, Оллоҳ ризолиги йўлида ҳаракат қилмоғи кераклигини айтади.

Баҳоуддин Нақшбанд устози йўлидан бориб, ҳар бир инсонга ҳар тонг қуйидаги тўртликни такрорлашни тавсия этади:

Ë раб, бикушо ба дилам аз тавба даре, Бе миннати махлук расон мохо заре. То охири умрамон чунин дор моро, Аз мо наравад ба хеч кас зараре.

Мазмуни:

Ё раббим, қалбимда тавба эшигини очгин. Яратмишларинг миннат қилмайдиган бутун ризқ бергин. Умримиз охиригача шундай сақлагин бизни. Токим бизлардан ҳеч кимга зарар етмасин.

Демак, қалбни поклаш учун энг аввало тавба мақомига кириш, яъни хато-камчиликни англаб, ундан қайтиш лозим экан. Тавба жисмда ёмон ҳатти-ҳаракатлар таъсирида ҳосил бўлган иллатларни фош этиб, руҳни енгиллаштиради, бунинг таъсирида эса киши жисмоний касалликлардан ҳам фориғ бўлади. Чунки ҳақиқий тавба - ёмон ҳатти-ҳаракат, ҳасад, кина, гина, таъма, ғайбат, кибр каби иллатлар туфайли келадиган азоб-уқубатлар олдини олиб, жисмоний ва руҳий қувватларнинг жамини тўғри сарфлаб, камолот учун йўл очади.

Тавба йўлини топган киши нафс балосидан қутулади. Демакки, бехуда гапириш, бехуда ухлаш, бехуда ейишдан тийилади. Бу ҳам кишини жисмоний ва руҳий камолот сари бошлайди.

Баҳоуддин Нақшбанд тасаввуф йўлига кирган, покланишни мақсад қилган кишилар ҳақида шундай дейди:

Андар ин уммат набошад масҳи тан, Лек масҳи дил бувад, эй зулфатан. Мазмуни: Бу жамоа ичида кўпроқ танни эмас, Қалбни масҳлаш, ҳаракатда тутиш бор.

Демак, сўфийлар қалбни назорат этиб, ундаги ҳар бир ҳаракатни кузатиб, ниятни поклаб, қалбдаги кина, кудурат, кибру ҳаво сингари иллатларни олиб ташлаб, уни юмшатиб, ундан ўтадиган ҳар бир томчи қонни поклаганлар ва кишиларни шайтоний йўлдан раҳмоний йўлга бошлаганлар. Яъни, ҳақиқатга етиш учун зоҳирий покланиш билан бирга ботиний покланиш шарт.

Баҳоуддин Нақшбанднинг устози Абдулхолиқ Ғиждувоний: "Мабодо юрагинг хотиржам тортса, маънавий қарашинг тарқалиб кетмайди", деган. Демак, киши маънан устувор бўлиши учун қалбан хотиржам яшаш ҳолатига эришмоғи керак. Зеро, Абу Бакр Сиддиқ ҳазратларидан шундай ўгит қолган: "Агар тил фасод бўлса, унинг зараридан кишилар йиғлайди, агар қалб фасод бўлса, унда малоикалар кўз ёш тўкадилар".

Нақшбандия тариқатининг асосий талаби бўлган "Даст ба кору, Дил ба Ёр", яъни "Қўлинг меҳнатда бўлсину, Қалбинг Оллоҳда" деган шиор ҳам жисмоний ва маънавий камолот йўлидир. Чунки бекорчилик инсонни тошбағир қилади. Холис меҳнат эса қалбни юмшатади ва жисмни ҳаракатга келтириш орқали уни иллатлардан қутқаради.

Хадислардан бирида: "Тамагирлик уламоларнинг қалбидаги хикматни кетказади", дейилади. Зеро, қалб Оллоҳ назар қиладиган макон бўлиб, илоҳий нурларни қабул этиши ва камол топиши керак. Тама эса қалбни қора булутдек қоплайди ва унга ҳикмат нурларини ўтказмайди. Шунинг учун ҳам инсон ўз қалбининг ҳар бир ниятини, ҳаракатини назорат этиши, ҳатоларга тавба билан, яҳшиликларга шукр билан амал қилиши лозим. Бу назорат турини Баҳоуддин Нақшбанд муҳосаба деб атайди.

Баҳоуддин Нақшбанд сўфийларнинг адаби мукаммал бўлиши кераклигини таъкидлайди. Кишиларни бир-бирларига хайр-эҳсонли, меҳр-оҳибатли, кечиримли бўлишга чаҳиради. Чунончи, "Мифтоҳ-

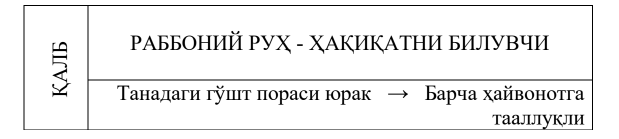
ул-жунун" - "Жаннат калити" асарида Баҳоуддиндан қуйидаги ўгит сақлангани қайд этилган:

Ё раб, нихоли умри мо паст макун, Моро зи шароби бехуди маст макун. Ё раб, ту жавонзанону, жавонмардонро, Дилтангу, парешону таги даст макун. Мазмуни:

Эй парвардигор, бизнинг умримиз нихолини паст қилма, Бизларни бехудлик - ўздан кетишлик, (яъни, такаббурлик) шароби билан маст қилма. Эй раббим, сен ёш аёллару, ёш эркакларни, Тор қалбли, паришон ва ўзгаларга қарам бўлишдан сақла.

Бахоуддин Накшбанд таълимотида бўлган қалб икки маънода тушунилади: биринчиси, танада жойлашган, хайвонларда хам бор бир парча гўшт пораси бўлса, иккинчиси, раббоний рух деб аталадиган қалб. У латиф рух бўлиб, хақиқий оламни идрок этувчи, нарсаларни хайратда қоладиган била ақллар олиши, билолмайдиган нарсалар ва сифатларни англовчи, даражасида мавжуд нарсаларни кўрувчидир. Қалб раббоний рух нарсалар хақиқатини билувчидир. маъносида Накшбандия таълимотида раббоний рух деб аталувчи латиф қалб билан жисмоний гуштпора куринишдаги қалб орасида махсус боғланиш борлиги таъкидланган.

Баҳоуддин Нақшбанднинг қалб ҳақидаги қарашларини қуйидагича кузатиш мумкин.



Қалбга олти нарса хослиги таъкидланади: ҳаёт ва ўлим, соғлиқ ва касаллик, уйқу ва уйқусизлик. Буларнинг мазмуни қуйидагича изоҳланади: қалбнинг ҳаётлиги - уни ҳидоят қилувчи эканлигида бўлса, унинг ўлими йўлдан адашиб, залолатга ботишидир, қалбнинг

 $<sup>^{1}</sup>$  Бу ҳақда отинойи Фозилова маълумот берганлар.

соғлиги унинг поклиги, касаллиги алоқалар, боғланишлар билан ўралашиб қолишида: уйқу ҳолати - қалбнинг ғафлатда қолиши, унинг бедорлиги - ҳушёрлигидир. Қалбнинг дақиқ, нозик, латифлиги таъкидланиб, уни гуноҳ, ёмон нарсалардан асраш лозимлиги уқтирилади. Арзимас гуноҳ ҳар нарса катта оқибатларга олиб келиши мумкинлиги айтилади.

Баҳоуддин Нақшбанднинг қалб ҳақидаги фикрлари Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувонийнинг бу масаладаги қарашларига мосдир. «Аз гуфтори Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувоний» рисоласининг тўққизинчи боби «Дилнинг саломат бўлиши ҳақида» деб номланади. Бу рисолада Хожаи Жаҳон шундай деганлар: «Билгилки дилнинг саломатлиги Ҳақ таъоло рози бўлмаган нарсалардан узоқ бўлишдир. Эртага соғлом дилдан ўзга ҳеч нарса ёрдам беролмайди."

Хожаи Жаҳон шу рисолада бемор дилни саломат қилиш учун қуйидагича маслаҳат беради: «Унинг давоси шуким, уламолар суҳбатига интилиб, уларнинг хизматида турмоқ, уларнинг айтганини қабул қилиб, машойихлар ҳузурида бўлмоқ лозим. Шундагина дилдан дунёга бўлган муҳаббат кетади. Расулуллоҳ айтадилар: «Ўлим келмасдан аввал унга тайёргарлик кўринглар».

Баҳоуддин Нақшбанд «нафс халқ назар қиладиган жой, қалб эса Ҳақ назар қиладиган макон» эканлигини баён этди ва бир кечакундузда қалбга 370 бор Оллоҳнинг назари тушишини таъкидлайди. Шунинг учун ҳам қалбни поклашга эътибор бериш лозим. Қалбни поклаш жараёни аъмол тушунчаси билан боғлиқлиги ва аъмол доим ахлоқда яшаши айтилган. Аъмол ёмон хислатлардан пок бўлиши керак.<sup>1</sup>

Бахоуддин хожагонлар таълимотини ривожлантириб вукуфи қалби рашҳасини киритди.

Қуйида келтирилган Баҳоуддин Нақшбанд ўгитларига амал қилиш қалб тарбиясига ёрдам беради:

- Қўл ишдаю, дил Ёрда бўлсин.
- Бизнинг тариқимиз жахрия зикру рақс эмас, бизнинг тариқимиз анжуманда хилват (хилват дар анжуман), ватанда сафар (сафар дар ватан)дир. Хилватда шухрат бор, шухрат эса офатдир. Хайрият жамиятда бўлади, жамият эса сухбатда бўлади. Агар бу йўл толибларидан бир гурухи бир-бировлари билан хамсухбат бўлсалар,

 $<sup>^1</sup>$  Бахоуддинни қалб ҳақидаги ғоялари ҳақида батафсил қаранг: Наврўзова  $\Gamma$ . Нақшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. Т.: Фан, 2005.

бу сухбатда хайру барака кўп бўлади. Умид борки, бу ишга доимо амал қилинса, охири хақиқий иймон билан якунланади....

- Бу қавм улуғларининг сўзлариданки, бу йўлда юрувчи ўз нафсини Фиръавннинг нафсидан юз марта бадтар деб билмаса, демак, бу йўлда эмас.
- Улуғларнинг сўзлариданки, тирик мушук ўлик шердан яхшироқдир.
- Агар адабдан озгина нуқсонга йўл қўйсанг, нимаики ҳам қилсанг, беадаблик кўринади.
- Агар хоҳласам, нафсимни эллик марта сув лабига олиб бориб, яна ташна ҳолда қайтариб келаман.
- Соликлар шайтоний ва нафсоний хаёлларни қувишга киришар эканлар, баъзилари шундай бўладилар, яъни хаёлга келаётган нарсани келмасидан аввал кўрадилар ва қайтара оладилар. Баъзилари эса хаёлга киргач, ҳали у маҳкам ўрнашмай туриб, қувиб юборадилар. Бу эса унчалик фойда бермайди. Агар унинг чиқаётган манбаи ва оқиб келаётган сабабини аниқласалар, фойдадан ҳоли бўлмайди.
- Ҳазрати Азизон: "Ер бу тоифа назарида бир дастурхондир", деган эканлар. Биз айтамиз: "Ер тирнок юзи кабидирки, уларнинг назаридан ҳеч нарса пинҳон эмас. Улар ( яъни Ҳазрати Азизон) нимаики айтган бўлсалар, валоят доирасининг кенглигига мувофик айтганлар, илло, ориф дилининг кенглигини асло шарҳлаб бўлмайди.
- Шамга ўхшагин, токи ҳаммага равшанлик бағишла, ўзинг эса қоронғида бўл.

### 4.ХАЛОЛ ЛУКМА МАСАЛАСИ

«Қўл меҳнатда ва қалбда Оллоҳ ишқи билан» шиори Нақшбанд тариқатининг тасаввуф оламидаги бутун йўналишлардан фарқ қиладиган томонларини очиб беради. Тасаввуф оламида асосан дарвишлар бу дунё лаззатларидан кечиб, гўзалликлардан воз кечиб, узлатда гўшанишинлик ва таркидунёчилик билан машғул бўлиб, диний ва дунёвий билимлардан узоқда бўлиб, худо васлига етишишнинг асосий йўли шу, деган тушунча билан яшаганлар. Баҳоуддин Нақшбанд Оллоҳ васлига етишишнинг энг яқин йўли ҳалол меҳнат ила жамият ичида яшаб, Оллоҳни доимо қалбда нақшлаш, деб тушунтирдилар. Нақшбандийлик тариқатида таркидунёчилик таъқиқланган бўлиб, шахс фақат ўзининг ҳалол

мехнати билан яшаши керак, деган ғоя сингдирилган. Узлат - жамият ўртасида «Хилват дар анжуман» деб қабул этилган. Шахс жамият орасида мехнат жараёнидами, бозордами, қаерда бўлмасин, доим Оллох овозини эшитиши ва унинг борлигидан огох бўлиши керак, дейилган.

Баҳоуддин Нақшбанднинг «Қўл меҳнатда ва қалбда Оллоҳ ишқи билан» яшаш шиори бутун меҳнат аҳли диққатини ўзига тортган. XV асрда темурийлар даврида Нақшбандия таълимоти ва амалиёти жуда қадрланган. Бутун ҳунармандлар, олим ва фозиллар шу тариқат ғояларини қўллаганлар. Ҳалол меҳнатда кун кечириб, Оллоҳни қалбда асраш шиори йирик мутафаккирлар Абдураҳмон Жомий ва Алишер Навоийларнинг ҳам бу тариқатга киришларига сабабчи бўлган.

«Қўл меҳнатда ва қалбда Оллоҳ ишқи» шиори Нақшбандия тариқатининг моҳиятини ташкил этади. Манбаларда бу ҳақда шундай маълумот келтирилади. Баҳоуддин Ҳиротда бўлганида у кишидан Амир Ҳусайн сўрайдилар:

- Сизнинг тариқатингизнинг асоси нимада?
- Хилват дар анжуман, яъни ташқи томон халқ билан, ички томон Хақ субҳонаҳу билан бўлиш.

Нақшбандийлик тариқатининг XV аср Хирот жамоасида пири муршиди бўлган Абдурахмон Жомийнинг шогирди Абдулғофири Лори ўз устози ҳақида шундай ривоят келтиради: Буюрмишларким, бир касб билан шуғулланиш зарур, токим киши бошқалар ҳақига кўз тикмасун.

Нақшбандия тариқат силсиласининг бошида турган Юсуф Хамадоний этикдўз бўлса, Хожа Али Ромитаний тўкувчи, Саййид Амир Кулол кулолчилик билан машғул бўлганлар, Баҳоуддин Нақшбанд эса кимхоб нақшини боғламоққа машҳур бўлган ва бу тариқатнинг барча аъзоларининг маълум ҳунари бўлиб, ҳалол меҳнат билан кун кечирганлар. Баҳоуддин Нақшбанднинг бир парча ери ва чорваси бўлиб, ҳунар билан шуғулланиб ўз меҳнати билан кун кечирган. Баҳоуддин доимо ҳалол луқмага риоя этганлар ва ўз муридларини ҳам шу равишга йўналтирганлар.

Факр - адабиётларда кўпинча қашшоқлик, йўқсиллик маъносида ишлатилади. Лекин нақшбандийлик тариқатида факр бу ўзининг ҳалол меҳнати билан кун кечириш, ўзига Оллоҳ нимани насиб этган бўлса ўшанга қаноат этиш, ўзгалар меҳнати билан кун ўтказмаслик, ҳалол луқмага риоя этишни билдиради.

Баҳоуддин ҳаётларига оид шундай маълумот бор. Ҳирот подшоси Малик Ҳусайн у кишини меҳмондорчиликка даъват этган. У киши боришни истамаганлар, лекин боришга мажбур бўлганлар. Ноз-неъматга тўла дастурхон ёзилган, лекин Баҳоуддин улардан тановул этмайдилар. Сабабини сўраганларида айтадиларки, мен подшоҳлар дастурхонидан овҳат емайман, чунки ундаги ноз-неъматлар ҳаҳсизлик билан бу ерга келтирилган, подшоҳнинг ўз меҳнати ва қўл кучи билан яратилмаган, демак улар ҳалол эмас.

Бахоуддин Нақшбанд ўзларининг рухий устозлари Абдулхолик **Гиждувоний - Хожаи Жахон номи билан машхур бўлган** тасаввуфда Хожагон тариқатининг асосчиси сифатида танилган авлиёни тан олганлар. Нақшбандийлик тариқатида ҳалол луқмага риоя этиш ва ўз мехнати билан кун кечириш шартлари шу буюк шайхлардан ворис қолган. уларга Хожагон тарикатининг силсиласида бўлган буюк авлиё Хожа Али Ромитанийнинг «Рисолаи хазрати Азизон» деган асарининг таржима ва тахлили хожагон ва Нақшбандия тариқати ўртасидаги ўхшашликка гувохлик беради. Хожа Али Ромитаний тасаввуф оламида хазрати Азизон номи билан машхур бўлган шахсдир. У киши ўз рисолаларида тариқат йўлидан борувчиларга, Оллох даражасига юксалиш учун зарур бўлган ўнта шартни ёзганлар. Биринчиси тахорат бўлиб, уни тахорати зохир (ташқи), тахорати ботин (ички), тахорати дил ва тахорати сар, деб тўртга бўлганлар. Ички тахоратни харом лукма ва машрубот (ичимликлар)дан сақланиш деб изохлаганлар ва қуйидаги хадисни келтирганлар: «Агар ким бир луқма харом еса қирқ кун унинг намоз, дуо ва Оллоҳга мурожаатларини ҳақ таоло қабул этмайди. Яъни, унинг хайру баракаси учади. Ишининг унуми бўлмайди». Хазрати бўлган яна шартлардан бири «луқмани қуйидагича изохлайдилар. «Луқма ҳалол ва пок бўлиши лозим. Оллох таолога ибодат ўн кисм бўлади, деб Расул Мухаммад пайғамбар айтганлар. Тўққиз қисми ҳалол ризқу рўз талаб этиш ва бир қисми қолган барча ибодатлар». Яъни, агар қанча намозу ниёзли бўлиб, хажга бориб, рўза тутса, лекин халол лукмага риоят этмаса, унинг бажарган ибодатлари хеч нарса бўлади. Халол лукманинг кучи улардан тўққиз марта кўп бўлиб, Оллоҳга шунча мақбул экан.

«Рисолаи ҳазрати Азизон»да ҳалоллик сўзининг маъносини яна изоҳлаб айтиладики, таом пиширувчи одам таҳорат ва зикр ила бўлиши лозим. Ҳазрати Хизрга таом келтирганда у киши емаганлар. Сабабини изоҳлаганларки, хамир қилган киши таҳоратсиз бўлган, шунинг учун бу луқма бизга лойиқ эмас, деганлар.

Баҳоуддин Нақшбанд ҳам бир таомни агар ғазаб, кароҳат ва душворлик ила пиширилган ва келтирилган бўлса, уни емаганлар. Манбаларда нақл келтириладики, Ғадиют (Буҳоро яқинидаги қишлоқ) деган жойда Баҳоуддин ва муридларига бир дарвиш таом келтиради. Баҳоуддин буюрадиларки: "Бизга бу таом егулик эмас. Ул сабабданки, ғазаб ила табақ бўлган. Агар бир капгири ғазаб ва кароҳат ила бўлса ул таомни даҳи емаймиз. Ҳар ишки, ғазаб ва кароҳат ила бўлса хайру барокати йўқдур ва ҳавойи нафс ва шайтон онга йўл бўлмишдур."

қилишларича, бир кун Ғадиютда шайх Ривоят манзилида дарвишлар тутмож (угро оши) пишираётган бўлганлар. Аммо улар вокиф ва огохлик талабига риоя этмасдан, уни ғафлатда пиширганлар. Натижада, бу таом сифатсиз бўлиб, тановул мумкин бўлмади. Ногох, Бахоуддин Нақшбанд Қасри Орифондан чиқиб келдилар ва айтдилар: «Овқат устини маҳкам ёп» ва дарвишларга мурожаат этиб буюрдилар: «Сизларга лойиқмикан ғафлат ила овқат пишириш?». Дарвишлар узрдан сўнг Шайх Шодийга «Боргин, қозонни очгин», - дедилар. Шайх Шодий қозонни очса, унинг ичи тўла узум экан. Қиш фасли бўлганлиги учун ҳамма ҳайратда қолиб, Бахоуддинга бўлган эътикодлари ортган. Бу мисол Бахоуддиннинг доимо ўз муридлари билан рухий алоқада эканлиги, улар узоқда бўлсалар-да, ғафлатда бирор иш қилсалар буни сеза олиши ва уларни тўғри йўлга солиши, кароматлар қила олишини кўрсатади. Демак, бу мисол накшбандийлик тарикатида халол лукмага, огохлик ила истеъмол қилишга итоат этиш жуда шарт бўлганлигини кўрсатади.

Баҳоуддин Нақшбанд инсон ўз нафси устидан ҳукмрон бўлиши лозим, деб қарайдилар. У киши бу масалада буюрадилар: "Нафсни тийиш ва пок бўлиш буюк натижалар мушоҳадасига олиб келади. Киши ҳар қанча нафсига муҳолифат айласа, анга онча ҳақ таолонинг инояти улон... Ўз нафсингизга туҳмат этингиз. Ҳар ким бу амалга мувофиқ ила ҳазрат Ҳақ таоло онга бу амалнинг нисбатила муомила этади ва бу сабабли касбу қурбат (Оллоҳга яқинлик) ва саодатга ноил ўлур."

Демак, хозиргача бутун мусулмон оламида Бахоуддин Балогардон, деб тан олиниб, зиёрат этиладиган шахс, бизлардан доимо халол мехнатимиз ила кун кечириш ва халол лукмага риоят этиш, исроф килмаслик ва вактида хар ишимизни килишга чорлайди.

### 5.ВАҚТНИНГ ҚАДРИ

Вақт қадрини билиш инсон камолоти учун муҳим ўрин тутади. Вақт моҳиятини билиш, ундан ўринли фойдаланиш - иқтисоднинг муҳим томонидир. Ҳар бир дақиқанинг қадрини билиш билан бирга иқтисодий тежаш, талаб ва таклифни ҳисобга олиш, давр руҳини сезиш жам бўлганида иқтисодий юксалиш масалаларида муҳим силжиш бўлади. Ғафур Ғулом "Вақт" номли шеърида тўғри ёзган эди:

Азиз асримизнинг азиз онлари, Азиз инсонлардан сўрайди қадрин. Фурсат ғаниматдир шох сатрларла, Безамоқ чоғидир умр дафтарин.

Вақтга муносабат аждоларимиз таълимотида ҳам муҳим ўрин тутган. Нақшбандия тасаввуфий тариқатини асослаган ҳазрат Муҳаммад Баҳоуддин Нақшбанд ўз таълимотида учта янги умда киритди - "вуқуфи адади", "вуқуфи замони" ва "вуқуфи қалби" - яъни адад, замон ва қалбдан огоҳ бўлиш.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд киритган "вуқуфи замоний" - вақтдан, замондан, ҳар нафасдан огоҳ бўлиш, уни назорат этиш, кузатиш тушунчасининг амалиётимиз учун аҳамиятли томони шундаким, Оллоҳ берган неъматларнинг ичида энг қимматлиси, энг ноёби, қайтариб бўлмаси бу вақтдир. Баҳоуддин Нақшбанд Олий Ҳақиқатга етишнинг асосий йўлларидан бирини муҳосаба - яъни ҳар бир дақиқани ҳисоб-китоб қилиб, қандай ўтганини аниқлаб, ўшанга мос ҳаракат қилиш лозим, деб айтган.

Умр, ҳаёт, вақт деган қадриятдан ташкил топган. Вақт инсонларнинг энг қимматбаҳо, қайтиб келмайдиган бойлигидир, уни беҳуда ўтказиш умрнинг талон-тарож қилинишидир. Баъзида пулни, моддий бойликни йўқотган киши хафа бўлади, ҳолбуки, инсон бошига тушиши мумкин бўлган энг оғир йўқотиш - вақтни бой беришдир. Халқимиз «Вақтинг кетди - нақдинг кетди» деб бежиз айтмаган.

Буюк алломалар умрнинг ҳар бир дақиқасини қадрлаш ва эъзозлаш тўғрисида жуда кўп дурдона фикрлар билдиришган. Хожагон тариқатининг асосчиси, Хожаи Жаҳон номи билан машҳур Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувоний таълимотида ҳам бу масалага асосий

эътибор қаратилган. Унинг меросида «умр» мавзуи жуда катта ўрин эгаллайди. Бировларга узок умр кўриш, бошкаларга эса такдир тақозоси билан қисқа умр кўриш насиб этади. Узоқ умри давомида бирор фойда келтирмай, ғанимат дамларни бехуда, маъносиз ўтказиб кетадиган инсонлар хам бор ва шунингдек, жуда қисқа умри давомида улуғ ва эзгу ишларни қилган инсонлар ҳам борки, уларнинг амаллари асрларга тенгдир. Шунинг учун Хожаи Жахон тасаввуфий таълимотида улуғ неъмат бўлган «сармоя» деб атайди. «Сар» - бош, «моя» - асос деган маънони англатар экан, демак, барча ишларнинг бош асоси умрдир. Хамма нарсанинг бош асоси яхши бўлса, унинг охири хам яхши бўлади. Шундай экан, умрнинг хар нафасини асраш лозим. Хожагон тариқатида умр кенг маънода тушунилади, инсониятнинг бу дунё ва охиратдаги хаёти яхлит деб қаралади. Шу боис бу дунёдаги умрининг хар нафасини мангуликка боғлаш инсонни абадий чексизликка пайванд этади. Чекли - маълум муддатда яшайдиган умрини бехуда ўтказган одамни хеч ким тилга олмайди ва эсламайди хам, умри тугайди, яъни чекли бўлади. Агар умрини мазмунли ўтказса, унинг иши ва номи абадий қолади. Улуғ ориф Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний шундай дейди: «Тириклик фарзандига берилган сармоядирким, бу сармоя билан ҳайрат ва саодат касб қилғай».

Шу «сармоя» бўлмиш умрни бехуда сарфламасдан, ўзни неъматдан махрум қилмасдан яшаш, «даражотлар», яъни маънавий мартабаларга етишимизга, хайрли ишларга олиб келади.

Абдулхолиқ Ғиждувоний буюрадиларки: «Зое кетган вақтларни тавба билан тадорик қилиш, яъни иложини қилиш чорасини кўриш керак ва бўш қолган вақтни азиз деб билиш керак. Уни муҳофаза этишга ҳаракат қилингки, барча футуҳотлар (очишлар, олдинга кетишлар, муваффақиятлар) вақтни сақлашга боғлиқдир. Бу йўлдагилар (соликлар) вақтнинг риоятига жуда катта ғайрат қилганлар. Чунки Тангри ҳар бир нафасни эҳтиёт қилгувчини севади».

Вақтнинг жуда ғаниматлигини, қўлдан кетган вақтни орқага қайтариб бўлмаслигини Хожаи Жахон қуйидагича тасвирлайди: «Вақт - қилич каби кескирдир. Ҳар бандаки ҳар бир соатини ҳаётидан кесади, уни қайтиб қўлга кирита олмайди. Вақтни азиз деб сақланг ва унинг одобини жойига қўйинг. Вақтни азиз тутиш сўфийлар учун лозим бўлган ишлардандир». Улуғ суфий Хожаи Жахон «доим дунёни охиратнинг зироати эканлигини унутмаслик

керак», дейди. Хожаи Жахон умрни - уруғга, ерни - одамга ўхшатади. Одам умрини қандай ўтказса, уруғни шундай эккан бўлади. Ҳар бир айтадиган сўзимизни, қиладиган амалимизнинг оқибатини ўйлашимиз лозим. Оқибатни Хожаи Жаҳон «маъно», «моҳият» деб қарайди. Бу ҳакда мўътабар суфийнинг қуйидаги рубойиси ибратдир:

Дилнинг шодлиги жондин яхширокдир десанг, Оқибатни андеша қилишинг ундан яхширокдир. Оқибат - бу, ақлнинг моҳият ҳақидаги ўйловидир, Нафас олар экансан, оқибат ҳақида сабоқ олгин.

Агар инсон охиратни тўла андиша қилиб англаса, демак, рухий жихатдан юксак бўлган мартабаларга етади, чунки оқибатни Хожаи Жахон абадий мохият ҳақидаги ўйлов, дейди. Яъни оқибатни андиша қилиш бутун сабабларнинг асл сабаби, бутун оламларнинг жавҳарини англашга олиб келади. Шунинг учун ҳам нафас олар эканмиз, оқибат ҳақида андиша қилишимиз, поклик даражасига эришиш йўлларини ўрганишимиз, буюк шайх ва валийларнинг бу ҳақдаги фикрларидан сабоқ олишимиз лозим.

Абдулхолиқ Ғиждувонийдан сўрадиларки: «Мухосаба нима?» У киши жавоб бердилар: «Мухосаба - нафасни сақлашдир. Токим у бехуда ўтмасин. Мухосаба вақтга ва холатга қараб бўлинади. Вақт мухосабасида соликнинг кўзи вақтда бўлади. Холат мухосабасида соликнинг назари оқибатда бўлади. Мухосабадан мақсад охирги нафасдир. Муроқабадан мақсад - рухнинг нафс хижобидан халос бўлишидир. Мухосаба нафасни нигохдошт, яъни сақлаш билан изохланади. Токи ғафлат билан бекор ўтмасин».

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд руҳий устози Абдулҳолиқ Ғиждувонийнинг вақт тўғрисидаги ғояларини давом эттириб, «вуқуфи замоний» - вақтдан, замондан, ҳар нафасдан огоҳ бўлиш, уни назорат этиш, кузатиш тушунчасини ўз таълимоти ва тариқатига киритган.

Мавлоно Яъқуби Чархийнинг айтишича, «Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд менга, оғир ҳолатимга истиғфор этишга, тавба қилишга ва яхши, хуш аҳволимдан шукр этишга амр қилар ва шу икки ҳолатга риоя этиш вуқуфи замоний эканлигини айтар эдилар». Бу сўзларга диққат қилинса, иқтисодий муаммолар билан банд бўлган ҳар бир кишининг ўз руҳий аҳволини мувозанатга келтириб туриши руҳийпсихологик маслаҳат сифатида айтилаётганини кўрамиз. Кераксиз

меҳнат, фақат кунни ўтказиш учун қилинган ҳаракатлар ёки моддий бойликни кўпайтириш учунгина уринишлар, фоний олам ғамида ўтказилган дақиқалар бу, вақтни ўлдиришдир. Бундай одам умрини ғафлатда ўтказган бўлади. Абу Ҳамид Муҳаммад ал-Ғаззолий «Эй фарзанд» асарида ўғлига шундай васият қилади: «Ул кишиким, бир соатни беҳудагарчиликка сарф этса, бас, шунинг ўзи пушаймон емоқлик учун кифоядир».

Юқоридаги сўзлардан кўринадики, сўфий ва дарвишларни Бахоуддин Нақшбанд ҳар бир аник, нақд вақтга эътибор бериш, уни ғанимат билишга чақиради. Ўтган вақт ўтди, янгиси келадими-келмайдими, унда бизга яшашга имконни Оллоҳ берадими-йўқми ноаник, аниғи, нақди - бу, ҳозирги вақтдир, шунинг учун ҳам уни ушлаш, абадиятга боғлаш лозим. «Бугунги қила оладиган, имкони бор бўлган ишни эртага қўйма» деган ҳикмат бу фикрлар узра қизил чизиқ бўлиб ўтади.

Нақшбанднинг "вуқуфи адади" Бахоуддин тушунчасини изохлашда мухим манба - XV асрнинг ёзма ёдгорлиги Али Сафийнинг "Рашахот айн ул хаёт" асарида бу хакда шундай ёзилган: "Бу қоидага асосан банда ҳамиша ўз аҳволидан воқиф бўлмоғи лозим, токи ҳар бир сифат ўзгаришида (замонида) банданинг холи нечук кечади, мавжиби шукр бўладими, ёки мавжиби узрми. Бу деган гап, солик (Хақ йўлидан бораётган киши) ўз умридаги хар бир дақиқани, яхшилик (хайр) билан ўтдими ёки ёмонлик (шарр) билан ўтдими, буни доимо хисоб-китоб килиб яшамоғи даркор". Демак, "вуқуфи замоний"га асосан Хақ йўлидан бораётган шахс доимо ўз ахволини назорат қилиши, тўғри иш қилган бўлса шукр қилиши, гунох қилган бўлса истиғфор айтиб, Оллохдан мағфират сўраши лозим. Бахоуддин Нақшбанд бу Хақда шундай деганларким: "Мухосаба (хисоб) удирки, хар соатда қанча нуқсон бўлса, бозгашт этармиз ва амални янгитдан бошлаймиз".

Хазрат Баҳоуддиннинг вақтнинг қадрини билишга оид қуйидаги қудсий каломлари сақлангандир: "Айтар эдилар: "Дарвишлар нақд аҳлларидир, уларга берадиган нарсани нася қилиб бўлмайди".

#### Байт:

Имруз бин ба дийдаи ботин жамоли дўст, Эй бехабар ҳавола ба фардо чи мекуни?<sup>1</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Бахоуддин Балогардон. 97-бет.

#### Мазмуни:

Бугун ёр жамолини кўнгил кўзи билан кўргин, Эй бехабар, буни эртага қолдириб нима қиласан?

"Ас-суфий ибну-л-вақт" сўзи шунга ишорадир. Яъни сўфий вақт ўғлидир.

#### Байт:

Хирадмандон аз он кас табарро кунад, Ки у кори имрузаро фардо кунад. 1

Мазмуни:

Ақлли кишилар бугунги ишни эртага қўядиган кишилардан узоқда бўладилар.

Туркияда чиққан "Тасаввуфий ахлоқ" асарида Нақшбандий тариқатида мавжуд бўлган умр муҳосабасини вақтида ишни қилиш деб таърифлаб, қуйидаги назмий парчани келтиради:

Нақди умрни йуқ ерга сарф этма, ғафлат айлайиб, Ҳар замон тоатда бўл, ғафлатда бахтсиз бўлмагил. Вақтингга олим бўлиб, тарк айла дурру, нафъини, Бўлма жоҳил вақтингга, хусрони мазҳар бўлмагил.

Баҳоуддин Нақшбанд шундай деганлар: "Мусибатлар жуда кўпдир, фақат энг буюк мусибат эса, вақтни фойдасиз ва бўш ерга кеткизишдир". Чунки умрнинг ҳар они бирор нарса билан айирбошлаб бўлмайдиган бир жавоҳирдир.

Хазрат Бахоуддин Нақшбанднинг "вуқуфи замоний" тушунчаси Юсуф Хамадоний, Абдулхолиқ Ғиждувонийлар томонидан тариқатга киритилган "хуш дар дам" талабининг юксакроқ чуққисидир.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд "ҳуш дар дам" талабига оид фикрларида вақт, замон, дақиқага оид фикрини билдирган. У киши шундай деган: "Бу ишда (яъни Ҳақиқатга эришиш учун қилинган амалиётда) асос нафасдадур. Ҳар қандай замон (вақт) ва ҳолатда ўтмишни тафаккур этишдан то келажакни фикрлашгача нафаснинг зое кетишига, яъни беҳуда сарфланишига йўл қўймаслик керак. Нафасни олиш ва чиқариш вақтида нафаслар орасидаги вақтни

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ўша асар.

химоя этишга саъй қилсинлар, токим ғафлат билан кириб чиқмасин." $^1$ 

Манбадан келтирилган бу парчадан кўринмокдаки, Бахоуддин хар бир нафаснинг кириши ва чикиши ва нафаслар орасидаги вактни химоя этишга чакиради. У нафасни йўкотишни тарикатни йўкотиш, йўлдан адашиш билан тенглаштиради. Бир нафас хам ғафлат билан ўтмаслигига ундайди.

Демак, вақтнинг қадрини билиш бизни ҳар томонлама юксалтиради.

# 6.ЛАДУНИЙ ИЛМ САБОКЛАРИ

Баҳоуддин Нақшбанд эътибор берган масалалардан бири ладуний илмидир. Л а д у н арабча сўз бўлиб - «олдидан, ёнидан» деган маънони англатади. Қуръони Каримда бу сўз тез — тез такрорланиб туради. Ладуний, асосан, Оллоҳнинг олдидаги, ёнидаги маънони англатади. Ладуний илм деганда Оллоҳдагина бор бўлган ва унинг ёнида бўлган, у истаган кишисига, истаган жой ва вақтда берадиган илм тушунилади.

Бахоуддин ладуний илм боши вукуфи ададий дейди. Вукуфи ададий ладуний илмнинг бошланғич поғонаси экан, унинг ўзи нима? деган савол туғилади. Вуқуфи ададий - «вуқуф» - огохлик ва «адад» сўзларидан олинган бўлиб, сондан огохлик билдиради. Бу талабнинг мохияти оламнинг асли ягона Оллох эканини англаш, тавхид мохиятига етишишдир. «Рашахот» асарида вуқуфи ададий ҳақида изоҳ берилганда солик калимаи таййиба «Оллохдан ўзга илох йўқ»ни 1,3,5,7...21 гача ток микдорда такрорласа, қалбида унинг асарини сезади, дейилади. Агар 21 дан кейин асар қилмаса, амаллари ботил деб айтилади. Бу тоқ рақамга риоя қилиш, биринчидан, Оллоҳнинг тоқлигига ишорат бўлса, иккинчидан, саноққа эътибор орқали шахсни меъёрда сақлаш, билан бу амални бажаришига, ғафлатга хузур тутмаслигига эришишдир. Бахоуддин Нақшбанд мақсад зикрнинг адади (сони) эмас, унинг қалбга бориб етишидир деб уқтиради.

Манбада ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд илми ладуний ҳақида таълим берганда руҳоний устоз, Хожаи Жаҳон номи билан машҳур бўлган Абдулҳолиқ Ғиждувоний ҳаётига оид қуйидагиларни айтган:

\_

 $<sup>^1</sup>$  "Хуш дар дам" ҳақида батафсил маълумот учун қаранг: Наврўзова Г.Нақшбандия таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. Т.: Фан, 2005. 185-202-бетлар.

«Бир куни Хожаи Бузург, яъни Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний ўз устозлари билан тафсир ўкир эдилар. Шунда: «Роббингиздан зорланиб, хуфия холда тилак тила, чунки у хаддан ошгувчиларни ёктирмайди» деган Қуръони каримнинг оятига етдилар. Устозлари Мавлоно имом Садриддиндан: «Хақ Субҳонаҳу буюрган хуфия қайси ва қандай холда бўлади? Агар зикр айтувчи зикрни овоз чикариб айтса ёки зикр айтаётганда бирорта аъзосини кимирлатса, бошқалар ундан хабар топиб қолади ва хуфия ошкор бўлади. Агар дилида айтса, «Шайтон одам фарзандлари ичида кон билан окиб юради» ҳадиси ҳукми бўйича шайтон воқиф бўлади» деб сўрадилар. Устозлари айтди: «Бу илми ладунийдир, «Ва алламнаху мин ладунна илман» - «Ва биз унга ўз хузуримиздаги илмдан ўргатамиз», Куръони карим ояти шунга ишоратдир. Агар Хак Субхонаху Таоло хохласа, ўз дўстларидан бирортасини етказади ва сенга таълим беради». Хазрат Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний мана шу иноятга доимо мунтазир эдилар:

Бутун вужудингни қулоққа айлантириб кутиб ўтир, Бу интизорлиққа назарингни тўла тобеъ қил (яъни назаринг фақат Оллоҳ томон бўлсин). Охири, интизор бўлиб кутишлари натижа берди. Хожа Хизр (р.а.) у кишига етдилар ва у кишига вукуфи ададийни ўргатдилар».

Бахоуддин Нақшбанднинг халифаси Муҳаммад Порсо «Фасл ал-хитоб»да бу таълимни қуйидагича баён этади: «Хизр (р.а.) буюрдилар: «Сув ҳавзасига киргин ва сув остига шўнғигин ва қалбингда «Ла илаҳа иллОллоҳу Муҳаммадур Расулуллоҳ» дегин». Хожа шундай қилдилар ва бу таълимни олдилар ва уни амалига машғул бўлдилар ва у кишига очилишлар бўлди. Хожа Абдулҳолиқ Гиждувоний шу даражага етдиларки, бир намоз вақтида Маккага бориб келдилар».

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд бу таълимотнинг моҳияти ҳақида шундай деганлар: «Ла илаҳа» - илоҳ йўқ дейиш табиат илоҳини инкор этиш, яъни бу, моддий оламдаги ҳеч бир нарсани илоҳ - сажда қиладиган, ундан ёрдам сўрайдиган даражага кўтармасликка етишиш. «ИллОллоҳ» - Оллоҳдан ўзгани деганда эса Маъбуд-Оллоҳнинг ҳақ эканини исботлашдир. Яъни фақат Оллоҳгина ҳақиқий Маъбуд - сажда қилишга, ибодат қилишга, мадад сўрашга муносиблигини билиш ва шуни англаб етишдир. Ҳазрат Баҳоуддин

такрорлардиларки, зикрдан мақсад зикр айтувчининг калимаи тавҳид («Оллоҳдан ўзга илоҳ йўқ») ҳақиқатига етишишидир, зикрни кўп айтиш шарт эмас».

Демак, ҳазратнинг фикрича, вуқуфи ададийдан мақсад зикрнинг қалбга етиши ва бутун оламдаги мавжудотларнинг фоний, ўзгарувчанлиги, фақатгина Оллоҳ боқий, азалий ва абадий эканлигини англашидир. Бу жараёнда зикр, яъни қалбда Оллоҳни такрорлаб туришнинг аҳамияти катта эканлиги ҳақида ҳазрат Баҳоуддин шундай деганлар:

Зикр кун зикр то туро жон аст, Покиш дил зи зикри Рахмон аст. Гар ту фориғ шави аз зикр ба зикр, Зикри хуфия, ки гуфтаанд он аст. Мазмуни:

Зикр қил, зикр, то танангда жонинг бор, Чунки қалбингнинг поклиги раҳмоннинг зикридандир. Сен зикрдан зикрга фориғ бўлсанг,

Хуфия деган зикр шудир.

Бир донишманд ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанддан: «Калимаи тавҳиднинг ҳақиқати нима?» деб сўрайди. У киши жавоб берган эканлар: «Калимаи тавҳидни айтишдан мақсад Оллоҳ азза ва жалладан бошқа бор нарсани (кўнгилдан) бутунлай кеткизишдир». Ўзлари бутун ҳаётлари давомида доимо қалбни поклаб, унга Оллоҳдан ўзга бирор нарса бўлишига қарши курашганлар. Бу ҳақда у кишидан яна шундай мисра сақланган:

Зи ғайрат хонаи дилро зи ғайрат кардам холи, Ки ғайратро намешояд дар ин хилват саро будан.

Мазмуни:

Ғайрдан (Оллохдан ўзгадан) ғайрат қилиб

қалб уйимни бўшатдим,

Чунки бу хилват саройига ғайр

(Оллохдан ўзга)ни бўлиши муносиб эмас.»

Хўш, ладуний илмнинг ўзи нима? Буни ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд қуйидагича таърифлаганлар: «Ладуний илм шундай илмдурким, қурб аҳлини (Оллоҳга яқин бўлган кишиларни) илоҳий таълим (яъни Оллоҳнинг ўз инояти билан таълим бериши) ва

раббоний тавхим (уни ўзи тушунишини хам тарбиялаши) ила маълум ва мафхум (фахмлаш) қилади. Бу иш ақлнинг далилисиз ва нақлнинг шохидисиз амалга ошади».

Тасаввуфга доир асарларда билиш хакида гап кетганда ЯКИН тўғри билим, ҳақиқат даражасидаги билим Оллоҳ инояти билан берилади, дейилади. Йирик файласуф олим Франц Роузенталь хам «Торжество знания. Концепция знания в средневековом исламе» (Инглизчадан таржима. М., «Наука», 1978.) китобида ИЛМ ва ЯҚИН таққослайди. тушунчаларини Олим яқин илохий берилади деган тушунчани илгари суради. Бахоуддин Нақшбанд таълимотида бу нуктаи назар бошкачарок изохланади. Унинг фикрича, ладуний илм билан якин илми ўртасида фарк мавжуд: «Ладуний ва якин илмлар ўртасида фарк шуки, якин илми асл зотнинг нури ва илохий сифатларини идрок этишдан иборатдир, ладуний илм эса илхом оркали унинг маъносини ва Хаккнинг каломларини фахмлай олишдир».

Юқоридаги фикрлардан келиб чиқадики, ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанднинг фикрига кўра, инсон илми яқин орқали Оллоҳнинг зоти ва сифатлари нурини идрок қилади. Ладуний илмда эса у Оллоҳ илҳоми орқали улар маъносини ва Ҳаққнинг каломларини фаҳмлай олади. Баҳоуддин Нақшбанд ладуний илмни яқин илмдан кўра юқори даражада ва бутун оламдаги илмларнинг энг юксаги деб қарайди. Чунки гап бу нурларни кўришда эмас, асл мақсад - уларнинг маъносини англашдадир.

Қуръони каримга кўра, Оллоҳнинг одамни яратишдан мақсади унинг устунлигини бутун фаришталари олдида кўрсатишдир, бунинг далили унинг Оллоҳ каломи - сўзларини билишидадир. Тасаввуф аҳлининг ботиний илм аҳли деб ҳам айтилишига сабаб уларнинг Қуръони карим, ҳадиси шарифлардаги илоҳий пок қудсий каломларнинг ботиний (яширин) моҳиятини кўра билганликларида.

Нақшбандийликка оид манбаларда ладуний илм қуйидаги уч йўл билан берилиши кўрсатилган:

- 1. Вахий орқали пайғамбарларга;
- 2. Илхом орқали муқаддас шахслар валийларга;
- 3. Интуиция (фаросат) орқали сўфийларга.

Куръонда зикри келтирилган 25 пайғамбар ҳақидаги «Пайғамбарлар қиссаси» китобида пайғамбарларга илму маърифат қалбга солиш, инсон қиёфасига кирган фариштадан бевосита эшитиш, уйқусида аниқ тушлар кўриш ва бошқа руҳий воситалар орқали берилиши ва бу таълим ваҳий деб аталиши таъкидланган.

Пайғамбарларга асосан фаришта Жаброил орқали вахий тушган. Мусо пайғамбар Тур тоғида бевосита Оллох каломини эшитгани учун «Қисас-ул анбиё» да унга калимуллох деган сифат берилган.

Валийлар ҳаётига доир маноқиб ва мақомотларда таъкидланишича, Оллоҳ ладуний илмини Хизр - доимий тирик бўлган, илми ниҳоятда баланд, абадий барҳаёт зот орҳали беради. «Фарҳанги забони форсий»да ладуний илм ҳаҳида шундай дейилган: «Ладуний - табиат ва зеҳннинг иштирокисиз, жидду жаҳд ҳилмасдан, Оллоҳ томонидан ато этиладиган, Оллоҳ берган дегани. Ладуний илм - Оллоҳ берган билим бўлиб, устоз таълимотисиз ва ўзининг ҳараҳатисиз ғайбдан ҳосил бўлади».

Тасаввуфда илм турлича гуруҳланади. Буни шартли равишда қуйидагича кўрсатиш мумкин:

- 1. Соликнинг даражаси билан боғлиқ бўлган илми шариат, илми тариқат, илми маърифат, илми ҳақиқат.
- 2. Илмнинг хусусияти билан боғлиқ бўлган илми назар экзотеризм, илми ботин эзотеризм.
- 3. Соликнинг илмни эгаллаш холатига боғлиқ бўлган илми қол ва илми хол.
- 4. Сўфийлар ҳаётидаги воқеалар билан боғлиқ бўлган илми каромат, туш таъбири, қалб таълими.
- 5. Бу илмнинг етишиш усуллари билан боғлиқ бўлган илми яқин, илми фаросат ва илми ладуний.

Баҳоуддин Нақшбанд мана шу илмларнинг олийси - илми ладунийни илоҳий файз билан қабул этиш учун Оллоҳ берган бутун неъматлар - тана ва руҳ қувватларини фақат унинг ризолиги учун хизмат қилдириш, «Даст ба кору, дил ба Ёр» даражасида бўлиши лозимлигини айтганлар. Бу йўлда қилинган ҳар бир ҳаракатни мукаммал ҳаракат деб номлаганлар:

Изловчи эмас, агар сени изламаса, Изловчидир, у гар сени изламокда.

Бу сўзлар орқали инсон ҳар бир ҳаракати билан сабабларнинг сабаби бўлган асл нарсани излаши, уни кўриш, моҳиятига етишиш учун ҳаракатда бўлмоғи кераклиги уқтирилмоқда.

Демак, ладуний илм илмларнинг энг юксаги бўлиб, уни Оллоҳнинг ўзи қалби пок, амаллари холис кишига беради. Таваккал ва ризо мақомлари эса кишини бу даражага тайёрлар экан.

# 7. "ВАЛИЙ" ТУШУНЧАСИ

Сирли оламнинг кишиларни ҳайратга солган ва солаётган муаммолардан бири ғайриоддий қобилиятга эга бўлган одамларнинг фаолияти билан боғлиқ вокеа ва ҳодисалардир. Ғоят қобилиятли кишиларнинг олий даражаси анбиё-набийлар, Оллоҳнинг пайғомини ҳалққа етказувчи пайғамбарлар ва авлиё-валийлар деган номлар билан аталган. Бундай одамларнинг каромат ва мўъжизалари ҳусусида кўпгина асарлар ёзиб қолдирилган. Шўролар даврида булар ҳақида айтилган фикрларга «афсона» деб қараларди. Оқибатда фанимизнинг бу соҳаси махсус ўрганилмай келинди. Шунинг учун ҳам анбиё ва авлиёлар ҳақида илмий тасаввуримиз анча саёздир.

Тасаввуф фалсафасида «комил инсон» тушунчаси талқинида анбиё ва авлиёларга ҳам махсус тўхталиб ўтилган. Одамнинг моҳиятини тўғри англашда бу даражага етган зотларнинг алоҳида фазилатлари баён этилган.

Бахоуддин Накшбанд номи билан асосланган Накшбандия сулуки хам валоят ва валий тушунчасига доир ўз таълимотини яратган. Хазрат Бахоуддин Нақшбанд хаёт-фаолиятларига тааллуқли мухим манба саналган XIV асрнинг нодир ёзма манбаларидан бири Салохиддин Ибн Муборак ал-Бухорийнинг «Анис ат-толибин ва уддат-ус-соликин» («Толиблар - ҳақиқат йўлидан борувчиларнинг дўсти ва солик - сулук йўлидан борувчиларнинг ғамламаси, жамғармаси») асарининг биринчи қисми «Дар маърифати валоят ва валий» («Валий ва валийлик маърифатига доир») деб номланади. Бу бобда Нақшбандия таълимотининг валийликка оид тушунчалари назарий жихатдан очиб берилади. Шу асар тахлили асосида биз зикр этилган сулукнинг валийликка муносабатини очиб беришга уриниб кўрамиз. Албатта, бу Нақшбандия каби жуда кенг ёйилган таълимотнинг, хусусан ана шу сохадаги қарашларининг бир қирраси бўлади, холос. Лекин мухими шуки, Бахоуддин Накшбанд вафотидан сўнг «Анис ут-толибин» биринчи бўлиб бу таълимот ва унинг асосчиси хаётига доир ёзилган.

Асарда таъкидланишича, «валоят н у р д а н иборатдир». Бу нур Оллох инояти ила и б о д нинг к а л б ини тўлдиради ва натижада исломининг х а к и к и й нури якинда жамол кўрсатади. Асарда таъкидланмокдаки, валоят даражасига етишда Оллохнинг инояти шарт. Илохий нур - нури якин - аник, тўгри нур бўлгани ила бошка нурлардан фарк килади ва шу нур ила тўлган калб - валий калби

бўлади. Унга ислом ўзининг хақиқий кўринишида намоён бўлади.

«Анис ут-толибин» ва бошқа Нақшбандия тариқатига оид манбалар таҳлили кўрсатадики, кўп назарий масалаларни ечишда бу сулук Хожа Муҳаммад бин Али Ҳаким Термизий (ІХ асрнинг охирида вафот этган) асарларидан ғоявий манба сифатида фойдаланган. Валийликка даҳлдор масалаларда ҳам бу аллома асарларидан иқтибослар келтирилган.

Ал - Хаким Абу Абдулло Мухаммад бин Али Ўрта Осиёда тасаввуфнинг энг йирик намояндаларидан бўлган ва хозиргача чукур ўрганилмаган мутасаввифдир. У Термизда туғилган, саккиз ёшдан диний билимларни чукур ўрганган, йигирма саккиз ёшида Маккага бориб ҳаж қилган. Ҳаждан сўнг у сўфийлик йўлига кирган. Унинг валийлик масалаларига бағишланган «Хатм ул-авлиё» асари жуда машхур бўлган. Асарда Хаким Термизий авлиё ва пайғамбарларни таққослайди, улар ўртасидаги ўхшашликлар ва фарқларни баён этади. Унинг фикрича, авлиёларнинг хам хатми ва мухри бўлади. М у х р авлиёнинг мукаммаллигидан далолат беради. Лекин хамма авлиё хам бу даражага етган эмас. Валийларнинг ўзлари хам маълум поғоналарда туришлари билан фарқланадилар. Уларнинг олийсини Хаким Термизий қ у т б деган ном билан юритади. Ана шу қутб даражасига авлиёларнинг хатми ўтказилиши ва мухри бўлганлиги Дархакикат, Бухоро шахрида хозирги кунгача таъкидланади. қодирия тариқатининг асосчиси Ғавсул Аъзам, яъни Пири Дастгир номлари билан машхур Абдулқодир Гилонийга бағишлаб «Хатми ёздах» ёки «Хатми Пири Дастгир» ўтказилади ва Пири Дастгирнинг мухри хам мавжуд.

Валий ва валоят даражаларини тўликрок англаш учун маърифат тушунчасини тушуниб етмоқ лозим. Ат-Термизий маърифатни инсонга муяссар бўладиган билимларнинг энг юксаги, деб таъриф беради. Уни илохий нур билан тенглаштиради. Бу илохий нурни инсон ўз қалбидагина сақлашини айтади. Бошқа оддий и л млардан фарқли холда маърифат илми ғайб, илми илохий, илми ладунийни англаб, оламнинг асл мохиятига етишга ёрдам беради. Агар илмни ўкиш жараёнида хар бир оддий киши хам эгаллай олса, маърифатни фақат барча башарий истаклардан покланган қалб эгасига Оллох инояти ила берилади. Авлиёлар ана шу маърифатга эга бўлган илми сир-асрорини тушунган кишилар бўлиб, бошқа олам шу зикр этилган хусусиятлари диндорлардан ана қиладилар. Авлиёлар илохий илхом ила ғайбни кашф этадилар.

Адабиётларда авлиёларнинг асосий хусусиятлари бу - каромат кила олишдир, деб кўрсатилади. Анбиёга мўъжиза кўрсатиш хос бўлса, валийларда каромат хосдир, деб айтилади. Ўзи валий дегани "вов"-в, "лам"-л, "ий"-й илдизидан келиб чиккан арабча сўздан олинган бўлиб, Оллоҳга якин, унинг дўсти ва ҳатто севишгани деган маънони англатади. Авлиё - валий сўзининг кўплигидир. Валий Оллоҳга якин бўлганидан унинг кудратини маълум микдорда эгаллаган. Валийдан кароматларнинг зоҳир бўлиши, ундаги ғайриоддий ҳаракатларнинг ҳаммаси «шарафи курбат, муҳаббати Ҳақ ила мушарраф ва махсус ўлур». Авлиёлардан зуҳур этиладиган барча ҳолатлар ул Оллоҳ нурининг партавиндандир.

Адабиётларда валийлардан қуйидаги кароматлар зуҳур этилиши кўрсатилади: сув устида юриш, катта масофани тез босиб ўтиш, душман, очлик, ташналик ва ёввойи ҳайвонларнинг хавфидан қутқариш ва улар дуосининг маълум кучга эга бўлиши ва ҳоказолар.

Нақшбандия таълимотида валийликнинг белгиси кўпинча каромат деб ёзилса-да, лекин унга хос кўпгина бошқа фазилатларнинг ҳам борлигини адабиётларда қайд этиб ўтилади.

Бу таълимотга кўра, валийни кўрган киши Оллоҳга зикр этади, унинг яратган бу ноёб зотига қараб ҳайратга тушади, «Қалби валий маъдани анвори жалолдир. Валий юзидаги нур ва латофат валий қалбидаги ана шу анвордандур. Ул нурнинг акси валийнинг сиймосидан зоҳир ўлур ва ҳар ким унинг юзига назар айласа ул киши Ҳақ таолони ёд этар ва унинг зикрига машғул ўлур».

Шунингдек, валийларга муносиб хусусиятлардан яна бири сифатида, бу таълимот ва валийлар сухбатига мушарраф шахснинг ўзидаги башарий истаклардан воз кечиб, малакий даражали сифатларга эга бўлиши хам иншо этилган.

Валий сухбатига мушарраф шахс ўзидаги гил-тупрок ва сувдан тузилган тана истакларидан воз кечади ва юксалади, деган фикрни Нақшбандия тариқати ғояларини шакллантиришда сарчашма бўлган, хожагон тариқатининг йирик мутасаввифи Хожа Али Рометаний - Хазрати Азизон қуйидагича баён этади:

Бо ҳар ки нишастию нашуд жамъ дилат, Аз ту нарамид заҳмати обу гилат. Зинҳор аз он ҳавм гурезон мебош, Варна накунад руҳи Азизон биҳилат.

Мазмуни:

Суҳбатдошинг ила қалбинг ножам, Йўқолмади сендан сув-гил заҳмати ҳам.

Демак, ундайлардан узоқлашмасанг, Азизон рухи хам бўлмас хотиржам.

Хазрати Азизоннинг фикрича, ҳақиқий валий суҳбатига етишган шахс қалби сокин, соф, пок бўлиб, ўзидаги сув-гил заҳматидан қутулиб юксалади ва т а в ҳ и дни англай боради. Лекин сохта авлиёлар билан суҳбатлашиб, сенда башарий истаклардан қутулиш каби сифатий ўзгариш бўлмаса, ундай кишилардан тезроқ қочиш керак, деган фикрни уқтиради.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд валийликнинг учта хусусияти бор, деб қуйидаги фикрни баён этади:

Се нишон бувад валиро, зи нахуст он бамаъни, Ки чу рўи ў бубини, дили ту бар ў гарояд. Дуввум он, ки дар мажолис, чун сухан кунад зи маъни, Хаммаро зи хастий худ б-хадис мерабояд. Севвум, он бувад б-маъни вали ахаси олам, Ки зи хеч узв ўро харакоти бад наёяд. Мазмуни:

Уч белги бор валийда, биринчиси у бамаъни, Унинг юзини кўрган захоти дилингни ром этади, Иккинчиси, агар мажлисдаги маъноли сўзини эшитсанг, У бутун борлиғи ва сўзи билан хаммани ўзига мафтун этади. Учинчидан, валий маъно жихатидан оламдаги махсус кишидир, Унинг бирор узвидан хам ёмонлик келмайди.

«Мақомоти Ҳазрати Хожа Нақшбанд» деган асарда валийликнинг юксак поғоналаридан бирида турган абдол ҳақида шундай ёзилган:

Кист абдол? Дон ки ў мубаддал шавад, Хамираш аз тахлили Яздон хал шавад. Мазмуни: Аблол кимлур? Унинг вужулга келици

Абдол кимдур? Унинг вужудга келишида, Хамири Оллох тахлили ила хосил ўлур.

Яъни, валийлар катта куч ва қудратга эга бўлсалар-да, улар томонидан бирор ёмон ҳаракат зоҳир бўлмайди, чунки уларнинг ҳамирлари Оллоҳ таҳлилидан ўтказиб қорилган. Улар табиатан ҳамма узвлари яҳши «ҳамир» билан қорилган бандалардирлар. Бу

борада буюк Абу Али ибн Синонинг ҳам қуйидаги фикри тўғридир: авлиёлардан зоҳир бўладиган ғайриоддий ҳаракатларнинг ҳаммаси уларнинг тана тузилиши ва табиий хусусиятлари билан муштаракдир. Уларнинг ўз қалбларини поклаши, ўзларини риёзат ила Оллоҳ даражасига юксалтириши бу хусусиятларни янада оширади.

Манбаларда кўрсатилишича, Нақшбандия таълимотида валийлар «Мардони Худо» - Оллоҳнинг Эранлари, деган ном билан юритилиб, қуйидагича таъриф берилган:

Мардони Худо Худо набошанд, Лекин зи Худо жудо набошад. Мазмуни:

Авлиёлар (Худонинг эранлари) Худо эмас, Лекин улар хеч қачон Худодан хам жудо эмас.

Яъни: валийлар Худо кишиларидирлар. Улар Оллоҳ бўлмасалар-да, лекин ундан ҳеч қачон йироқда бўлмаганлар ва айри эмаслар. Валийлар Оллоҳга энг яқин кишилардирлар. Нақшбандия тариқатида валийлардаги кўп хусусиятлар илоҳий куч инояти ила зуҳур бўлиши айтилади ва шунинг учун ҳам уни инкор этиш қаттиқ қораланади.

Эй, авлиёи Хакро аз Хак жудо шуморид, Гар зан ник дори бо авлиё чи боши? Мазмуни:
Эй авлиё Оллохни Оллохдан узок деяётган, Ниятинг яхши бўлса, авлиё билан нима ишинг бор?

Валий Ҳақ кўнглига тўлдирган нур ила сўзласа, шу нур ила кўрса ва эшитса, албатта, унинг кўрганлари, сўзлари ва эшитганлари ғоят гўзал бўларди, чунки Оллоҳ мутлақ Гўзалликдир. Валийни кўрган кишилар, унинг сўзларини эшитганлар бу Олий Гўзаллик тажаллиётидан хабар топганларидан унинг жамолига ошиқ бўлиб, камолотига ҳайрону лол қоладилар. Баҳоуддин Нақшбанд бу ҳақда шундай деган эди:

Девона шавад касе ки бинад рухи мо, Кам гард ба гирди мо чун девонаи.

### Мазмуни:

Бизнинг юзимизни кўрган киши ақлидан айрилур, Камрок атрофимизда айлангин, сен ҳали ақлсизсан.

Баҳоуддин Нақшбанд бу мисралар орқали, бир томондан, валийлар гўзаллиги киши ақлини лол этишини таъкидласа, иккинчидан, валийлар билан ҳамсуҳбат бўлиш, уларнинг сўзларини ва тутган йўлларини тушуниш учун махсус тайёргарлик кераклигини айтади. Валий билан муомалада истеъдодсиз, ақлсиз кишиларга қарата «камроқ валий атрофида бўлиш»ни, чунки улар билан муомала қилиш учун ҳали ақл даражалари камроқ эканини маслаҳат бериб айтади.

Нақшбандия таълимотида валийларни б о т и н и й к ў з г а эга бўлганлар, з и н д а д и л о н - тирик қалб эгалари, деган номлар билан ҳам юритадилар. Улар ҳ а қ ва б о т и л орасидаги фарқни кўра оладилар, чунки Ҳақ Субҳонаҳу ва Таоло валийларнинг ақлларини оддий одамларникидан зиёда айлаган. Натижада з о ҳ и р илмга эга кишилар фаҳми етмайдиган ва идроки ожиз бўлган нарсаларни улар англаш ва фаҳмлашга қодирдирлар. Чунки уларда қалб кўзи очиқдир.

Мункир чи шуди зи холати зиндадилон? Эй хар чи туро нест касеро набувад! Мазмуни:

Нега қалб кўзи борлар ҳолатини инкор этасан? Сенда бўлмаган нарсани ўзгаларга ҳам йўқ деювчи!

Дарҳақиқат, зоҳирий билимга эга одамлар қалб кўзига эга бўлган зиндадиллар ҳолатини тушунолмайдилар ва шунинг учун ҳам инкор этадилар. Бу ҳолатни тушуниш учун тасаввуфда «қол» ва «ҳол» илми ҳақида гап кетади. Қ о л - бу сўз илми, яъни ташқи томонини кўриб сўз ила муҳокамалаб етилган даража бўлса, ҳ о л — Оллоҳ билан яқинлашиб, шу даражада юксалиб, илоҳий, ғайб илми ёки илми ладунийни эгаллаган ва оламнинг асл моҳиятини англай олиш даражасига етган кишилар тушунилади. Қ о л илми ҳ о л илмига нисбатан жуда паст ва саёз, қ о л илмига эга кишиларга нисбатан ҳ о л илмига эга зотлар жуда юксак бўлганлар. Бу ҳақда қуйидаги сатрлар диққатга сазовордир:

Гарна илме хол фавке кол буди, кай шудй, Банда аъёни Бухоро хожаи Нассочро!

#### Мазмуни:

Хол илми қай даражада қол илмидан юксак бўлганидек, Хожаи Нассожга Бухоронинг аъёнлари тенг бўла олмайдилар.

Нассож - тўқувчи дегани бўлиб, бу байт Хожа Али Рометанийга нисбатан айтилган, чунки у тўқувчилик касби билан шуғулланиб, ҳол даражасига етишган орифлардан ҳисобланади.

ут-толибин» «Анис асарида авлиёларни даражалаш Бистомийнинг Боязид масалаларига доир фикрлари келтирилади. Мўминлик даражасининг нихояси авлиёлик даражаси деб, ундан сўнг шухадо, сиддико, анбиё расул, авлиё ул-аъзам ва охири - нихояси бўлмаган даража мустафо деб айтилади. Мўмин шариатнинг ташқи томонларини қабул қилибгина қолмай, унга қалбан амал этган иймонли мусулмондир. Қалбини поклаш орқали валийлик даражасида юксалса, Оллох нурини кўрган холда шохидгувох бўлганлар шухадо даражасига етишадилар. Шухадоликдан сидқ билан боғланиб, сиддиқлар сўнг Оллохга кўтариладилар. Ундан кейин эса юксаклик даражаси набий ва расул хисобланади. Лекин мустафодан олдин, расул ва мустафо орасида авлиён аъзам, яъни к у т б даражасига етган авлиёлар борлиги кўрсатиб ўтилмокда. Булар мустафо даражасига якин турганлар.

Нақшбандия таълимотига кўра, уларда валийлик даражасига етганлар иккига бўлинади. Биринчиси, муршид рахбарлигида риёзат чекиб, қалбини софлаган холда шу даражага етганлар. Лекин бунда ўз башарий истакларини ўлдириш жуда кийин ва иккинчидан, Оллохнинг ўзи уларни тарбия киладиган кишилар. «Анис уттолибин» асарида бундай валийларни мажзуб - жазб килинган, тортилган, деган сўзлар билан таърифланган. Валийларнинг бу тури и л х о м тарики ила қалб ва лисонларидан каломи хикмат иншо этилиши таъкидланади. Яъни Оллохнинг нури уларнинг қалбига илхом ила кирган ва улар бу илохий нур орқали шундай сифатга эга бўлган зотлардир. Хозирги илмий тадкикотлар тили билан айтганимизда, валийлар бу даражасининг латиф кувват - био-энергия майдони бемалол олам кувват-ахбор қатлами билан алоқа килишга қодир бўлади, шунинг учун ҳам улар ўзгалардан ажралиб турадилар.

Манбаларда кўрсатилишича, Бахоуддин Нақшбанддан: «Сизнинг сулукингиз бу йўлни касб этганми ёки сизлар аҳли жузбами?» - деб сўраганларида: «Бизларни Оллоҳнинг ўзи парвариш этган», - деб жавоб берган. Баҳоуддин Нақшбанднинг ўзи у в а й с и

й бўлганлиги ва бу тариқатнинг аҳли жузбалиги ўша зотларнинг файзлари чексиз эканидан далолат беради.

Нақшбандия тариқатида авлиё муҳаббатига сазовор бўлиш чексиз саодат экани кўрсатиларкан, ёзилади:

Гар ту моро дўст дори бардавом, Зуд аз дунё бароремат тамом. Мазмуни: Агарда сен бизни чиндан севсанг, Сени тезда бу дунёдан қутқазамиз.

Авлиёларга чексиз муҳаббат қўйиб, уларнинг илтифотига сазовор бўлганлар, улар назарига тушиб, суҳбатига эришганлар тезда ўзларининг башарий истакларида ўлиб, руҳий - малакий оламда тирилиб, б а қ о л и к ҳолатига етишлари мумкин.

Валийлар и л ҳ о м орқали илоҳий нурни кашф этсалар, анбиё ваҳий орқали Оллоҳ сўзларидан баҳраманд бўладилар. Ибн Арабий ҳам валий дегани ҳали пайғамбар дегани эмас, деб таъкидлайди.

Муҳаммад Порсо валийлар ўз иродаларини тўла Оллоҳ иродасига тобеъ қилганлари ва улардаги барча хусусиятлар илоҳий фазилатга эга деб, шундай баён этади:

Авлиёро ҳаст қудрат аз Худо, Тири жаста боз гардонад зи роҳ. Мазмуни: Авлиёларнинг қудрати Илоҳдандир.

Учаётган ўкни улар қайтара оладилар.

Баҳоуддин Нақшбанднинг ўзи ҳам бу ҳақда шундай ёзади:

Мо ихтиёри хеш хам аз даст додаем,

Ки он ихтиёри дўст ҳамаи ихтиёри мост.

Мазмуни:

Биз ўз ихтиёримизни тўла Оллоҳга берганмиз,

Дўстимиз - Оллох ихтиёри бизнинг, ихтиёримиз.

Демак, Нақшбандия таълимотида валийлик ва валоят даражаси хусусидаги масалага катта эътибор берилган. Шунинг учун ҳам бу таълимотга оид биринчи ёзма манба айнан валийлик ва валоят маърифати хусусидаги боб билан бошланади. Асарда Баҳоуддин Нақшбанддан зоҳир бўлган кароматларга махсус фасл ҳам ажратилгандир.

## **V. МАНБАЛАР ТИЛГА КИРГАНДА...**

### 1."А Н И С А Т - Т О Л И Б И Н" АСАРИНИНГ БУХОРО НУСХАСИ

Хазрат Хожа Баҳоуддин Нақшбанд номи билан машҳур бўлмиш Муҳаммад ал-Буҳорий ҳаёти ва таълимоти ҳақида асосий ёзма манбаларнинг энг муҳимларидан бири "Анис ат-толибин" асаридир.

Бухоро давлат музейи ҳузурида ташкил этилган Ўзбекистон Фанлар Академияси Абурайхон Беруний номидаги Шарқшунослик институтининг Бухоро бўлимида бу асарнинг қўлёзма нусхаси 27772/11 тартиб рақами билан Салоҳ бинни Муборак ал-Бухорийнинг "Мақомоти Нақшбандия" асари сифатида қайд этиб сақланмоқда. Бу манбани таржима ва таҳлил этиш жараёнида асарнинг муаллифи, номи, таркиби ва хусусияти ҳақида аниқланган масалалар юзасидан фикримизни билдирмоқчимиз.

Асарнинг муаллифи ҳақида манбалар, тадқиқотларда икки хил А.Т.Тагиржанов Шаркшунос мавжуд. ОЛИМ қараш форс тилидаги кўлёзмалар Петербургда сақланган тожик ва каталогини тузиб, "Анис ат-толибин ва уддат ас-соликин" асари хақида батафсил тўхталган. У қатор мантикий мулохазалар асосида бу асарнинг муаллифини Мухаммад Порсо деб исбот этишга уринади. "Ислом" қомусий луғатида Бахоуддин Нақшбанд ҳақидаги мақоланинг адабиётлар рўйхатида хам бу асарнинг муаллифи кўрсатилган.3 Мухаммад Порсо Накшбандийлик сифатила мафкурасига доир чоп этилган охирги илмий асарлардан бирида хам Мухаммад Порсо асари сифатида "Анис ат-толибин" тилга олиниб, тавсиф этилади.4

Бу асарнинг муаллифи Муҳаммад Порсо эмас, балки Салох ибн Муборак ал-Буҳорий деган фикрни А.А.Семёнов, айтади. Бу ғоя Туркияда чоп этилган "Ислом" қомусида ҳам қайд этилган. 6

3 Акимушкин О.Ф. Нақшбанд//Ислам. Энциклопедический словарь.-М: Наука, 1991-с. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Тагиржанов А.Т. Описание таджикских и персидских рукописей Ленинградского государственного университета. –Л.: Изд-во ЛГУ, 1962, -с. 132-134, 286-310.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Қаранг: Ўша асар. – 287-288-бетлар.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Мухаммадходжаев А. Идеология накшбандизма – Душанбе; Дониш, 1991 – с. 77.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Семёнов А.А. Бухарский шейх Бахоуддин//Восточный сборник в честь А.Н.Веселовского. –М., 1914. - с. 294.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ислом энциклопедияси. – Истамбул, 1914. –Т. 9. -54-бет (турк тилида).

"Анис ат-толибин"нинг Бухоро музейи нусхасида муаллиф ўзини "заиф банда Салох бин Муборак ал-Бухорий" деб айтади. У хижрий 785 йили валийлар муршиди хожа Алоуддин Аттор хизматига кирганлигини ёзади. Шу кишининг воситаси билан "орифларнинг кудратлиси, мукаммалларнинг кутби" бўлган хазрат шайх Бахоуддин Нақшбанд жанобларининг назари қабулига мушарраф бўлганлигини ёзади. Салох бин Муборак ўзи бевосита Хазрат Хожани кўрганини айтиб, у кишига шундай тавсиф беради:

Гар бигуем васфи шарҳаш, бардавом, Бигузарад умр ва нагардад у тамом.<sup>2</sup> Мазмуни:

Унинг сифатлари шархини батафсил айтсак, Умр ўтадию, у тугамайди.

Асарнинг муаллифи Ҳазрат Хожани кўриб, у киши суҳбатларидан шарафёб бўлганидан кейин, унда у киши тариқати ҳақидаги маълумотларни жамлашнинг кучли истаги туғилган. Бу тўғрида у шундай ёзади:

Гар маро аз холи мардон нест бахр, Зикри он бехтар, ки андар ком захр.

Мазмуни:

Агарки менда сўфийларга хос хол сифати йўк экан, Унинг зикри – томокдаги захардан яхширок.

Бу мисралар Салоҳ ибн Муборакни Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбандннг тариқатини ёритиш билан келгуси авлодларни баҳраманд этишни олдига мақсад қилиб қўйганлигидан далолат беради.

Бухоро музейида сақланаётган китобнинг ўзи асарнинг муаллифи Салохиддин Муборак эканлигидан гувохлик берувчи асосий далилдир. "Анис ат-толибин"нинг бу қўлёзма нусхаси билан тош босма нусхаларини, асл форсий тилда ёзгани билан турк тилидаги таржимасини таққослаш ва таҳлил этиш асосида ҳам асарнинг муаллифи Салоҳиддин Муборак ал-Бухорий эканлигига ишонч ҳосил қилдик.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Салохиддин ибн Муборак ал-Бухорий. Анис ат-толибин ва уддат ас-соликин. 1267 хижрий йилда кўчирилган. Бухоро музейида 27772/11 рақам билан сақланаётган қўлёзма нусхаси, 36 варақ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ўша асар. Зб ва 4а варақлар.

Асарнинг Бухоро музейи нусхасининг 150б варақида бу нусха хижрий 1267 милодий 1850/51 йилларда кўчирилганлиги қайд этилган. Душанбе шахридаги Фирдавсий номли Давлат кутубхонасининг қўлёзмалар бўлими 445-сонли нусхаси билан танишдик. У ҳижрий 1226 милодий 1811/12 йилда Сулаймон Иззий томонидан турк тилига таржима қилинган. Али Каррий бу таржима қўлёзмасини турк тилидаги нусхалар билан таққослаб, ҳижрий 1328 милодий 1910/11 йилда тош босмада нашр этган. Демак, турк тилидаги таржима нусхаси 40 йил олдин ёзилган. Унда ҳам асарнинг муаллифи Салоҳ ибн Муборак эканлиги қайд этилган.

"Анис ат-толибин" асарининг муаллифи Салохиддин ибн Муборак ал-Бухорий эканлигига бошқа мухим далиллардан бири ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёти ва таълимотига оид асосий манбалардан бўлмиш Муҳаммад Боқирнинг "Мақомоти ҳазрати ҳожа Нақшбанд" асарида келтирилган фикрдир. Бу манбада нақл этилишича, бир кишининг ўн фарзанди вафот этади. Баҳоуддин Нақшбанд ёрдами билан у қайта бир қиз ва икки ўғилли бўлади. "Мақомот"да таъкидланади: "Мавлоно Салоҳ ад-дин, соҳиби "Анис ат-толибин" навишта ки дар он вақте, ки ин асар ва алтофи илоҳи дар калам маоварда, он дарвиш бо он ду писар дар он мажлис зоҳир буданд". Мазмуни: "Анис ат-толибин" асарининг муаллифи бўлган Салоҳ ад-дин Муборак ёзадики, бу илоҳий лутф ва осорни қаламга олаётган вақтда ўша дарвиш икки ўғли билан, ўша мажлисда кўринди".

Муҳаммад Боқир томонидан келтирилган бу нақл, биринчидан, "Анис ат-толибин" асарининг муаллифи Салоҳ ад-дин Муборак эканлигини кўрсатса, иккинчидан, "Мақомот"ни ёзишда бу асар манба бўлганлигидан далолат беради. Диққатга сазовор далил шуки, "Мақомот"да келтирилган шу нақл "Анис ат-толибин" асарида ҳам келтирилади ва муаллиф бу воқеани қаламда олаётганимда "бу дарвиш икки ўғли билан шу мажлисда бор эди" деб ёзади. Демак, икки асарда келтирилган маълумот бир-бирига мос келади.

"Анис ат-толибин" асарининг муаллифи Салох аддин ибн Муборак эканлигини исботловчи хужжатлардан яна бири шаркшунос олим О.Ф.Акимушкиннинг Санкт Петербургдан 10 апрель, 1992 йилда Бухорога Б.А.Казаковга ёзган мактубидир. Унда бу масала куйидагича ёзилгандир:

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Абул-Муҳсин Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Али. Мақомоти Ҳазрати Хожа Нақшбанд. Буҳоро. Буҳорои Шариф матбааси, 1327 ҳижрий, 150 бет.

". . . "Анис". . . дошло до нас в 2-х редакциях; не версиях, а редакция! Первая не имеет в тексте имени автора, хотя он говорит, что пользовался советом и воспоминаниями ходжи Аттара-халифы, приводит дату 791 г.х.-год смерти Накшбанда и полное название «Анис». Но ко всему сочинению имеется отдельное со своей предисловие, написанное басмалой третьем В указывается, что труд был осуществлен стараниями Ходжи Парса, название «Макамат», там дается описательное впоследствие стало широко распространенным.

Вторая: Там указаны две даты: 785 г.х.-автор Салах б.Муборак приступил к работе, помощ Аттара; 791 г.х.-смерть Накшбанда, полное название «Анис». . . Отличие второй редакции: нет предисловия от имени Парса, сильно расширено авторское предисловие (раза в 4), добавлены новые рассказы о Накшбанде.

Вывод: автор обоих редакций Салах б. Муборак ал Бухорий. Но в первой он по каким-то своим соображениям (возможно чисто этически) себя не указал. Дело в том, что его труд прошел Мухаммада редакторскую обработку Порсы, который современным меркам мог стать либо редактором – соавтором как шеф братсва и патрон автора. Эта знаем мы, что традиция считала первой редакции. автором Отсюда его **РМИ** литографированных изданиях».1

Мактубнинг матнидан маълум бўладики, «Анис ат-толибин» асарининг икки редакцияси мавжуд бўлиб, ҳар иккисининг ҳам муаллифи бир киши — Салоҳ ибн Муборак ал-Бухорийдир. Шарқшунос олим О.Ф.Акимушкин шу мактубида "Ислом" қомусий луғатининг Нақшбандга оид адабиётлар рўйхатида Муҳаммад Порсони бу асар муаллифи сифатида хато қайд этилганини айтади: в библиографии допущены две ошибки в наборе. Идет: «Рисолайи кудсия»; Парса. Анис ат-толибин. Должно быть: Парса, «Рисолайи кудсия»; «Анис ат-толибин». Обратите внимание, в тексте обоих статей я не дал указаний на авторство Муҳаммада Парсы. Для меня он редактор первой редакции труда Салах ал-Бухари, который есть автор обоих редакции".

"Анис ат-толибин"нинг Бухоро музейи нусхаси орқали бу манбанинг ёзилиш тарихини билиш мумкин. Муаллиф кириш сўзида

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Акимушкин Ф.нинг Санкт-Петербургдан 10 апрель, 1992 йилда Б.А.Казаковга ёзган мактубининг асл нусхаси – Б.А.Казаковнинг шахсий архивида сакланмокда. У киши лутф билан кўрсатган ёрдамларидан мактубнинг нусхаси асар муаллифининг шахсий архивида ҳам мавжуд.

ёзадики, бундай асар ёзиш истагини Бахоуддин Накшбандга билдирилганда, у тириклик вақтида розилик бермаган. Хижрий 791 йил рабиул аввал ойининг учинчисида душанбе кечаси Хазрат Бахоуддин Накшбанд бу фоний оламдан бокий оламга томон рихлат қилади. 1 Шундан сўнг муаллиф асарни ёзишни бошлаган ва шу йили тугатган.

"Анис ат-толибин" асари манбаларда турли номлар билан қайд этилган. Уни "Анис ат-толибин ва уддат ас-соликин", 2 "Мақомоти Мухаммад Бахоуддин Нақшбанд" номлари билан тилга оладилар. Асарнинг Бухоро музейи нусхасида муаллиф асарни ёзиб тугатгани ва унинг номи "Анис ат-толибин ва уддат ас-соликин" деб кўйганини ёзади.

Бу манба барча қўлёзма ва тошбосма асарлар рўйхатида "Анис ат-толибин ва уддат ас-соликин" деб киритилган. Шуларга асосан биз хам асарнинг номини "Анис ат-толибин ва уддат ас-соликин", яъни "Толиблар – ҳақиқат йўлини изловчиларнинг дўсти соликлар-тариқатга кирганларнинг жамғармаси" шаклида қабул қилдик. Бу асар "Мақомоти Бахоуддин Нақшбанд" номи билан маълум бўлганидан, "Ислом" қомусий луғати "Анис ат-толибин" номи ёнида қавсда "Мақомот" ҳам ёзилган. 5

"Анис ат-толибин" асарини "Мақомот", яъни Бахоуддин Нақшбанднинг рухий камолот даражалари ва босиб ўтган рухий манзиллари ҳақида асар дейиш билан бирга, "Маноқиб" деб аташ холлари хам мавжуддир. Асарнинг Бухоро музейи нусхасининг охирида келтирилган сўзлар бунга далил бўла олади: "Ин китоб маноқоби (таъкид бизники –  $\Gamma$ .Н.) шайх ал-орифин, қутб ал-восилин Шоҳ-и Нақшбанд (к.с.а.)".6 Мазмуни: орифларнинг шайхи, Аллох васлига етганларнинг қутби бўлган Шох-Нақшбанднинг маноқиби". Маноқиб араб тилидан олинган бўлиб, бу сўз шайхларнинг фазл ва мартабаси, яхши сифат ва гўзал ахлоқлари ҳақидаги асарни ифода этади. "Анис ат-толибин" асарининг мазмуни бизга котиб томонидан бунга маноқиб деб бахо берилишига асос бор деб хулоса қилишга имкон беради.

<sup>1</sup> Семёнов А.А. Бухарский шейх Бахауддин. – с.204.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "Анис ат-толибин" нинг турк тилидаги нусхаси шу ном билан аталади.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Анис ат-толибин. Бухоро музейи нусхаси. . . 4б варақ.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Собрание восточных рукописей АН Уз ССР.-Т.: Изд-во АН Узб., 1965,-Т.3.-№2402-2408.

<sup>5</sup> Акимушкин О.Ф. Нақшбанд – с.186.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Анис ат-толибин. Бухоро музейи нусхаси. . . 1506 варак.

"Анис ат-толибин"нинг Бухоро музейи нусхасининг таркиби муқаддима ва тўрт қисмдан иборат. Муқаддимада асарнинг ёзилиш мақсади, муаллифи, асарнинг номи ҳақида маълумот бор. Биринчи қисм 5а варақдан бошланиб, "Вали ва валоят таърифида" деб номланади. Шуни таъкид этиш лозимки, "Анис ат-толибин" асари Муҳаммад Боқирнинг "Мақомоти ҳазрат хожа Нақшбанд" асаридан бирта қисм ортиқлиги, айнан, шу биринчи қисми борлиги билан фарқ қилади. Муҳаммад Боқирнинг "Мақомоти ҳазрати Хожа Нақшбанд" асари уч қисмдан иборат бўлиб, унда валийлик ҳақидаги масала алоҳида ажратилмаган. 1

Асарнинг иккинчи қисми 8а варақдан бошланиб, унда Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳолларининг ибтидоси ва хожагон тариқатининг силсиласи зикр этилган.

Манбанинг учинчи қисми 27а варақдан бошланади. Унда Баҳоуддин Нақшбанднинг сифатлари, феъллари, ахлоқлари масаласи ёритилади.

Асарнинг асосий қисмини тўртинчи қисм ташкил этади. У 47а варақдан бошланиб, 150б варақгача давом этади. Унда Ҳазрат Хожанинг кароматлари батафсил, нақллар асосида ёритилгандир.

Манба қисқа хулоса ва котибнинг якуний сўзи билан тугайди.

Манбанинг Бухоро музейи нусхасининг тахлили ва у билан бошқа нусхаларни қиёслаш асосида "Анис ат-толибин" асарининг ўзига хос қуйидаги хусусиятлари мавжуд деган хулосага келдик:

- 1. "Анис ат-толибин" Хазрат Бахоуддин Нақшбанд ҳаёти, таълимот ва тариқатига доир ёзилган биринчи манбадир.
- 2. Бу асар ўзидан кейинги ёзилган Бахоуддин ҳақидаги барча маноқиб ва тазкиралар учун манба бўлиб хизмат этган.
- 3. Асарнинг муаллифи Салохиддин Муборак бўлиб, у Хазрат Бахоуддин Нақшбандга доир бошқа маноқиб, мақомот ва тазкираларнинг муаллифларидан фарқли, Хазрат Хожани олти йил бевосита кўрган ва сухбатларидан бахраманд бўлиб, бу Шунинг учун бу асарда ёритилган ёзган. накл асарларга илмий бошка далилларнинг ахамияти нисбатан кимматлидир.
- 4. "Анис ат-толибин"нинг Бухоро музейи нусхаси, қўлёзма холатига асл форсий тилидагидан кўчирма бўлганлиги учун, нодир манбалар қаторига киради.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Бу ҳақда батафсилроқ қаранг: Наврўзова Г.Н., Қосимова З.И. Нақшбандия тасаввуф тариқати тўпламининг Бухоро музейи нусхаси//Памятники истории и культуры Бухары. Сб.статей.-Бухара, 1194.-Выл.3.-с.65-69.

### 2.«МАҚОМОТИ ХАЗРАТ ХОЖА

### НАКШБАНД»

Маънавий меросимизнинг қимматли нусхаларидан бири «Мақомоти ҳазрати Хожа Нақшбанд» асари бўлиб, унда XIV асрда ўтган машҳур валий Баҳоуддин Нақшбанд номи билан маълум Муҳаммад ибн Муҳаммаднинг (1318-1389) ҳаёт йўли ва таълимоти ёритилгандир.

«Мақомоти ҳазрати хожа Нақшбанд» асарини бизлар Бухоро давлат бадиий-меъморчилик музейи фондида 12545-11 сонли тўплам ичидан топдик. Асарнинг муаллифи Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир бин Муҳаммад Алидир.

Манба 192 бетдан иборат ва тош босма кўринишда сақланган. У «Бухоройи шариф» матбаасида ҳижрий 1327, милодий 1909 йилнинг жумодилаввал ойининг иккинчисида чоп этилгандир. Асар араб ёзуви билан форс тилида ёзилган.

Муҳаммад Алининг ўғли Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир «Мақо-моти Ҳазрат Хожа Нақшбанд» асарини ҳижрий 804, милодий 1401-1402 йилда ёзиб тугаллаган. Бу асар шарқшунос олимлар А.А.Семёнов, В.А.Гордлевский томонидан қисман таҳлил этилган. О.Ф.Акимушкин, А.Муҳаммадҳўжаевлар ўз тадқиқотларида бу асарга таянганлар. Лекин бу ёзма манба ҳозирги кунгача маҳсус ўрганиш объекти бўлмаган.

Баҳоуддин Нақшбанд таваллудининг 675 йиллигига бағишлаб, 1993 йили шарқшунос олим Маҳмудҳон Маҳдум Ҳасанҳон Маҳдум ўғли бу асарни ўзбек тилига ўгириб "Баҳоуддин Балогардон" номи билан ёзувчи нашриётида чоп этилди. Асарнинг таржимаси ва таҳлили устидаги илмий изланишларимиз бу асарнинг ҳозирги кун учун ниҳоятда қимматли манба эканлигини кўрсатди. Чунки Муҳаммад Боқирнинг «Мақомот» асари Баҳоуддин Нақшбанд вафотидан 12 йил ўтгач, ёзилган ва ҳақиқатга яқиндир.

Асарда Шаҳобиддин ибн бинту Амир Ҳамзанинг «Маҳомоти Амир Кулол» асари, Баҳоуддин Наҳшбанд халифалари Алоуддин Аттор (вафоти 20 ражаб 802-22 IV-1400) ва Муҳаммад Порсо (24 ражаб 746-20 ноябрь 1345, Буҳоро - 24 зулҳижжа 832-11 январь 1420) наҳллари асос ҳилиб олинган. Бу шаҳслар Баҳоуддин Наҳшбанддан бевосита таълим олиб, унинг ҳалифаси бўлиш баҳтига

сазовор бўлганлиги учун асардаги маълумотлар илмий факт сифатида ғоят қимматлидир.

«Мақомот» асари муқаддима, уч мақсад ва хотимадан таркиб топган. Муқаддима (3-5-бетлар) қисмида Баҳоуддин Нақшбанднинг туғилиш вақти ва нақшбандийлик силсиласи ҳақида маълумот ёзилган. Асарда кўрсатилишича, Баҳоуддин Нақшбанд ҳижрий 1318 йил муҳаррам ойида туғилган. Шарқшунос олим А. А. Семёнов бу сана 1318 йил 5 мартдан 3 апрель орасидаги муддатга тўғри келишини аниқлаган.

Истиклол мафкурасини яратишнинг мухим манбаи сифатида бу асарнинг учинчи кисми хизмат килиши мумкин, чунки унда (36-78-бетлар) Бахоуддин Накшбанднинг айтган пок сўзлари, ўгит ва йўл-йўриклари келтирилган. Улардан маълум бўладики, бу тарикат халоллик, поклик, холислик ва мехнат асосида кун кўришни хаётий коида килиб олган.

Баҳоуддин Нақшбанд томонидан айтилган қуйидаги сўз манбада келтирилади: «Агар адабдан озгина нуқсонга йўл қўйсанг ҳам нимаики қилсанг беадабликдир» Ҳазрат тўла, мукаммал одобли бўлиш лозимлигини таъкидлаб: «Тариқат кулли одобдир» дейдилар ва ҳақиқатга эришмоқчи бўлган кишининг йўли мукаммал одоб йўли эканлигини кўрсатган.

Бахоуддин асослаган тариқат Нақшбандия деб аталиши бир томондан, у кишининг ўзлари кимҳоб матоларига нақш босиш касби билан шуғулланиб «Нақшбанд» номи билан машҳурликларидан киргандир. Бу тариқат аҳли барчаси ҳалол меҳнат билан ўз луҳмасини топиб Оллоҳдан огоҳлик билан уни истеъмол ҳилган. Манбада бу тариҳатга ҳунарсиз кишини, яъни ўз ҳўли ва ҳувватларини ўз меҳнати билан ризҳ топишга сарфламайдиган кишиларни ҳабул этмасликлари кўрсатилган. Бу жуда ибратли ҳол бўлиб унинг аҳамияти ҳозирги кунгача саҳлангандир.

Халқимиз эъзоз билан тилга олаётган Амир Темур ўгитларида шундай нарса келтирилган: «Пири комил шайх Баҳоуддин Нақшбанднинг «Кам егин, кам ухла, кам гапир» деган панду насиҳатларига амал қилдим. Аркону давлатга, барча мулозимларга ҳам айтар сўзим шу бўлди: «Кам енглар - очарчилик кўрмасдан бойбадавлат яшайсизлар, кам ухланглар - мукаммалликка эришасизлар, кам гапиринглар - доно бўласизлар.» Амир Темур ўз давлат

сиёсатларини олиб боришда Хазрат Бахоуддин Нақшбанднинг ўгитларига амал қилган ва у кишининг барча эришган муваффақиятларида бу таълимотнинг хизматлари бор экан.

асрнинг биринчи ярмида Ўрта Осиё мафкурасини шакллантиришда катта хисса қўшган Нақшбандия тариқатининг йирик намояндаси Махдуми Аъзам Дахбедий ўз асарларида Хазрат Бахоуддин Нақшбандга шундай таъриф берадилар: «Хожа Бахо-ул куддиса сирраху лукмада андоғ Дин эхтиёт эрдиларким, таом пишурмоққа хеч ким хеч нимарсага бетахорат қул урмас эрди. Агар киши ғафлат бирла жамини қозонга урса андин ёронларга едурмас эдилар ва ўзлари хам емас эдилар. Айтур эрдиларким, агар таом ғафлат билан пишса, натижаси ғафлат булгай. Шунинг учун уларнинг изларидан борувчиларнинг хаммаси хузур ва огохликка мушарраф эдилар». «Макомот» асарида Махдуми Аъзам сифатлаётган Бахоуддин Накшбанд хислатлари батафсил ёритилган. Дархақиқат, у киши ҳар бир кишидан доимо хушёр, огоҳ бўлиши ва хар бир дақиқада қилаётган ишларини сархисоб қилиб туриш ва хато камчиликларга йўл қўймасликни талаб этардилар.

«Мақомот» асари кўрсатадики, Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд вақтни жуда қадрлаганлар ва ҳар бир он, лаҳзани ҳақиқат учун сарфлаганлар. Агар ҳозирги вақтдаги мустақил жумҳуриятимизда аҳволни таҳлил қилсак, биз жуда кўп ҳолда қанча вақтлар беҳудага учиб кетаётганига гувоҳ бўламиз. Ҳолбуки Нақшбандия таълимоти «Дунёда жуда кўп мусибат бор, лекин уларнинг ичида энг буюги бу вақтни зое ўтказишдир», деб кўрсатади.

Бу асарни чуқур таҳлил этиш ва ундаги ғояларни халққа етказиб, уларнинг қалбига нақшлаш туфайли биз жамиятимизда ҳалоллик, поклик, эзгулик, хушёрлик, вақтни қадрлай олиш, қаноатлилик, меҳнатсеварлик, нафс балосига қарши тура олиш, ўзини ўзи бошқара олиш каби ажойиб фазилатларни тантана қилишига эришамиз. Бундай фазилатли кишилари бўлган жамият, албатта, мустаҳкам ва устувор бўлади.

# 3.«РИСОЛАИ ҚУДСИЯ» - БАХОУДДИН НАҚШБАНД ТАЪЛИМОТИГА ОИД МАНБА

Хожа Муҳаммад Порсо (1345-1420) темурийлар даврида яшаб ижод этган йирик мутасаввифдир. Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд

вафотидан кейин у Бухородаги нақшбандийлик жамоасининг пири муршиди бўлган. Али Сафийнинг «Рашахот айн ал-ҳаёт» асарида Улуғбек даврида Муҳаммад Порсони Самарқандга чақириб, имтиҳон қилганлари ва у ўзинииг рухий камолоти билан барча кишиларни лол қолдиргани ва Улуғбекнинг ўзи хам унга тан берганлиги кайд этилган.

Муҳаммад Порсонинг «Фасл-ал-хитоб» («Хитоб фасли»), «Рисолаи маҳбубия», «Таҳқиқот», «Рисола дар баёни ниятҳо» - «Ниятлар баён зтилган рисола», «Рисолаи кашфия» («Кашф этиш рисоласи»), «Анфоси кудсияи машойихи тариқат» («Тариқат шайхларининг муҳаддас нафаслари»), «Силсилаи тариҳаи хожагон», («Хожагонлар йўлининг занжири»), «Рисола дар одоби мурид» («Мурид одоби ҳаҳида рисола»), «Маҳомоти Хожа Алоуддин Аттор» («Хўжа Алоуддин Аттор даражаси») каби асарлари каторида «Рисолаи қудсия» ҳам темурийлар замонида яратилган нодир, ҳимматли ёзма манбадир.

Баҳоуддин Нақшбанд номи билан маълум ва маъруф бўлган Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорий (1318—1389) ҳаёт ва таълимотига доир «Маноқиб», «Мақомот», «Тазкира» ва «Рисола»лар мавжуд. Буларнинг ичида Муҳаммад Порсонинг «Рисолаи қудсия» асари алоҳида ўринга эга.

Рисоланииг бошида унинг мазмуни ва муаллифи кўрсатилган. У шундай сўзлар билан бошланади: "Рисолаи кудсийа" аз калимаи дурарбори Хожаи хожагон, яъни Хазрат Хожа Бахо ул-Ҳаққ ва-д-Дин Нақшбандки, хазрат хожа Муҳаммад Порсо бо фармудаи жаноб ҳазрат Хожа Алоуддин Аттор навиштаанд». Мазмуни: «Рисолаи кудсийа» хожалар хожаси Баҳо-ул Ҳаққ ва Дин Нақшбанднинг дур ёғиб турувчи сўзларидан бўлиб, Алоуддин Аттор фармойиши билан Муҳаммад Порсо томонидан ёзилган». Бу манбанинг Теҳронда «Қудсийа» («Каломоти Баҳоуддин Нақшбанд»)² номи билан нашр зтилиши унинг асл мазмунини очиб беради.

Муҳаммад Порсо ражаб ойининг 24 ҳижрий 746 йили якшанба кунида милодий 20 ноябрь, 1345 йили милодий Буҳорода таваллуд топган, зулҳижжанинг 24 ҳижрий 822 милодий 11 январь 1420 йили пайшанбада вафот этган. Қабрлари Мадинада. У ҳазрат Баҳоуддин

\_

 $<sup>^1</sup>$  Мухаммад Порсо. Рисолаи кудсийа. Бухоро, 1327/1909. Бухоро музейи, №12545, 11-37 варакцар

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Хожа Муҳаммад ибн Муҳаммад Порсои Буҳороий. Қудсия (Каламоти Баҳоуддин Нақшбанд. Бо муҳаддима, тасбеҳ ва таълиқ аз Муҳаммад Тоҳири Ироҳий). – Теҳрон, 1354. (Қаранг: Муҳаммадҳўжаев А. Идеология накшбандизма. Душанбе. Дониш, 1991. С.8.)

Нақшбанднинг иккинчи халифаси. У киши билан иккинчи ҳаж сафарида бирга бўлган мутасаввифдир. Муҳаммад Порсо жуда бой мерос қолдирган мутафаккир бўлиб ҳисобланади. Баҳоуддин Нақшбанд Муҳаммад Порсога юксак баҳо берган. Хожанинг Порсога қарата айтган қуйидаги сўзи манбаларда бор: "Нимаики бизда бор эди, ҳаммасини тўла олдинг". Баҳоуддин Нақшбанд Муҳаммад Порсога айтганлар: «Хожагон тариқатида ҳар бир ҳаққ ва амонатеки, бизга етган бўлса ва бу йўлда нимагаки эришган бўлсак, ўша омонатни сенга топширдим».

Бахоуддин Нақшбанднинг ўзлари Муҳаммад Порсо у кишини таълимоти ва тариқатини мукаммал биладиган шахс эканлигини таъкидлашлари «Рисолаи қудсийа» асаридаги фикрларнинг қимматли эканлигини кўрсатади.

Муҳаммад Порсо бу манбада шундай ёзадилар: Баҳоуддин Нақшбанднинг муборак тилларидан мажлисларда суҳбат вақтида маърифатнинг латифликлари ҳақида айтган сўзларидан бир қисм бўлиб, бу қудсий — пок калималарнинг баъзиларини мубораклик ниятида ёзиб борардим ва энди ишорат билан уни китобат килаяпман». Булардан билинишича, «Рисолайи қудсия» Баҳоуддин Нақшбанд ўзлари айтган маърифатнинг нозик иборалари, пурмазмун сўзлари, нодир фикрларини Муҳаммад Порсо томонидан ёзиб олганидан жамланган асар экан. Шунинг учун ҳам буни Баҳоуддин Нақшбанднинг тасаввуфий таълимотига доир асосий манба бўла олади, деб ўйлаймиз. Чунки маърифат энг муҳим тасаввуфий тушунча бўлиб, инсон руҳий камолотини олий ҳадга юксалиши масалалари ҳақида мулоҳазаларни билдиради.

Муҳаммад Порсо бу рисоласини 796/1393-94 йилларда Баҳоуддин Нақшбанднинг вафотидан бир неча йил ўтгандан кейин ёзган. $^3$ 

«Рисолаи қудсийа»нинг қўлёзма нусхалари Ўзбекистон Фанлар Академияси Абу Райҳон Беруний номидаги Шарқшунослик институтида №2517/VII, 2520/III, 503/VII, 543/I, 84/IX рақамли қўлёзмаларда сақланмоқда.<sup>4</sup> Асарнинг бош босма нусхалари ҳам

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Фахриддин Али Сафий. Рашахот айн-ул-хаёт. Тошкент. Гуломия матбааси, 1329/191, - Бухоро вилояти Ибн Сино кутубхонаси. №1164. 13-64 б.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир. Мақомоти ҳазрат хожа Нақшбанд. Буҳоро. Буҳорои Шариф матбааси, 1327/1909. Буҳоро музейи, №12545. 26-бет.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Тагиржанов А.Т. Описание таджикских и персидских рукописей Ленинградского Государственного Университета. Часть 1. Ленинград. Издательство Ленинградского Университета. 1962. С.302.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> СВР. Т.Ш.Тошкент. "Фан" нашриёти, 1965. №2394-98.

бор,¹ Бухоро шахрида Ўзбекистон Фанлар Академияси Абу Райҳон Беруний номидаги Шарқшунослик институтининг Бухоро Марказида № 12545/ІІ билан «Нақшбандия тасаввуф тўплами» қайд этилган.² Бу тўпламнинг ҳошиясида «Рисолаи қудсийа» учинчи асар бўлиб 100 варақда (37—137) берилган. Шу нусха асосида биз ўз тадқиқот ишларимизни олиб бордик.

"Рисолаи қудсийа" бу тўпламда Абул Мухсин Мухаммад Боқирнинг «Мақомоти хазрат хожа Нақшбанд», Убайдулло Ахрорнииг «Анфоси нафийса» («Нозик нафаслар»), Хожа Али Ромитанийнинг «Рисолаи хазрат Азизон», ва «Рисолаи хазрат Мавлави Жомий» билан бир жойда китобат қилиниши унинг бу тариқат таълимоти ва амалиёти учун нихоятда мухимлигини яна бир бор кўрсатади.

«Рисолаи қудсийа»нинг Бухоро нусхаси форс тилида ёзилган. У 2-чи жумод-ул-аввал ҳижрий 1327 йили, милодий 1909 йилда Бухоронинг «Бухорои Шариф» матбаасида чоп этилган. Китоб кейинги давр муқоваси билан қопланган ва сифати ҳам яҳши сакланган.

Муҳаммад Порсо бу асарнинг ёзишдан мақсадини шундай баён этади: "Содиқ толиблар ва ҳақиқий дўстлар бу калималарни эшитишдан фойда олсинлар ва улар Баҳоуддин Нақшбанд суҳбатлари шарафига эришиб сўзларини тинглаётгандай бўлсинлар".

Рисола бошида Аллоҳга ҳамд, Муҳаммад пайғамбарнинг оила ва асҳобларига салавотлар айтилган. Кейин Баҳоуддин Нақшбандни ҳақ йўлини кўрсатувчиларнинг олийси, ҳақикат ва маърифат аҳли, орифларнинг пешвоси, ҳақиқатга етган киши, анбиёи мурсалинларнинг вориси, шайх, Саййид, раббоний лутфларни зуҳур этиш маҳалли, субҳоний аҳлоҳнинг кўриниши деб тавсифланган ва таъкидланган:

Гашт бе кибру, риёю, кина,

Нури кудсиро рухаш оина.

В-он лиқои ў жавоби хар савол,

Мушкил аз вай ҳал шавад бе қилу қол. (39 бет).

### Мазмуни:

-

Кибру, риё, кинасиз бўлди,

Юзи пок нурнинг оинасига айланди.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Щеглова О.П. Каталог литографированных книг на персидском языке в собрании Ленинградского Отдела Института Востоковедения. М.Наука, 1975. Ч.1. №483. Рп.405.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Наврўзова Г., Қосимова З. "Нақшбандийа тасаввуф тариқати" тўпламининг Бухоро музейи нусхаси. /Памятники истории и культуры Бухары. Сб. Вып. З. Бухара. 1994. С. 65-77.

Унинг бу кўриниши хар саволга жавоб, Мушкул ундан хал бўлар хеч сўзсиз.

Бахоуддин Нақшбандга берилган тавсифлардан кейин «Зикри аҳвол, мақомот, каромоти шарифа ва осори ажиба» деган ном билан асосий қисм бошланади. Унда бу тоифа, яъни ҳақиқат даражасида юксалган маърифатли орифларнинг сўзлари ҳол даражасида, варосат оламидан, завқ ва ишорат билан айтилган бўлиб, илоҳий каломнннг тажаллийси эканлиги таъкидланди (33-б.).

«Рисола»дан маълум бўладики, Бахоуддин Накшбанд таълимотининг асосида Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний ғоялари турган. Баҳоуддин увайсий бўлиб, у кишининг руҳларидан таълим олган. Абдулхолиқ Ғиждувоний шундай деган: "Қадамни азиматда бўл, суннатга рухсатлардан узоқда тобеълик бидъатлардан узокда бўл". Шу билан бирга сулукнинг боши, ўртаси ва охирига зарур бўлган ўгитларни берганлар. Бахоуддин Нақшбанд шуларга тўла амал қилиб, шу буюк даражага етганликларини айтадилар.

Манбада Бахоуддиннинг иродат силсиласи берилади. Силсилайи шарифдаги машойихларнинг кўплари увайсийлардан эканлиги учун Бахоуддин Накшбанд увайсийлар тарикатидан эдилар, деб таъкид этилади. Бу манбанинг кимматли томони яна шундаки, увайсий деган сўзга изох бериб шарх этилади: «Уларнинг зохир томондан пирга мухтожликлари бўлмайди. Чунки уларни Хазрат рисолат ўз иноят хужраларида Увайсни тарбиялагандек ўзгалар воситасисиз тарбия берадилар. Бу мақом азим ва олийдир». Демак, увайсийлик номи, бир томондан, бориб Увайс Қаранийга тақалса, иккинчидан, пирсиз камолотга етиш йўлини кўрсатади. Бахоуддин Нақшбанд ана шундай азим ва олий мақомга эришган тариқат аҳли эканликларини бу манба исботламоқда.

Манбада жамол ва жалол сифати, тамкин, фано, бақо, авлиё ва унинг хосиятлари ёритиб берилган. Муҳаммад Порсонниг «Рисолаи қудсийа» асарини ҳар томонлама чуқур ўрганиш Баҳоуддин Нақшбанднинг тасаввуфий таълимотини ўзлаштиришга ва ундан инсон руҳий камолотини такомиллаштириш йўлларини ўрганишга имкон беради.

# 4. "КАНЗ АЛ ИБОД ФИ ШАРХ АЛ АВРОД" АСАРИДА ТАВБА ТУШУНЧАСИ

Баҳоуддин Нақшбанднинг «Аврод» асари мазмун ва моҳиятини чуқурроқ билишда биз Али бин Аҳмад ал Ғурийнинг «Канз ал ибод фи шарҳ ал Аврод» ("Ал Аврод" асарини шарҳлашда ибодат аҳли ҳазинаси) асарига таянамиз.¹

Асар «Бу шарҳи кабир шайх, суннатни тирилтирувчи, Оллоҳнинг дўсти, кашф ул ҳақоиқ, ҳужжат ал Ҳаққ алал ҳалқ Баҳо ул Ҳаққ ва дин Нақшбанднинг олам илмининг энг юқориси бўлган Авродига ёзилган» деган сўзлар билан бошланади. Муаллиф бу шарҳни ёзишдан мақсади китобдаги сўзларнинг луғавий маъноси, ҳукмларнинг қийин томонларини араб бўлмаганлар учун тушунтириб оммалаштириш эканлигини қайд этади.

«Канз ал ибод»нинг мундарижасидан асарнинг мазмунини англаш мумкин. Унда тавба (2 варакда), рух, нафс ва калб (3) истикомат алал ахвол вал ахлок вал хилват ваш шариат фи кироат (12), нафс фазилати, фазлил калб (34), ихлос (46), истигфор (47), илм ул якин, айн ул якин, хакк ул якин (104), мизон (107), лавх (111), истигфор баъд аз салавот (113), сураи Залзала (133), вал Адиёт, «Вал Кориа», «Вал Такасур», «Киссаи Асхобил Қахф» (217), зиёрати кабр (294), Лайлатул кадр (337), олим ва жохил (373) тушунчалар билан бирга васл, салом, салавот, кироат ал фажр, фи вирд, сирот, киёмат, тахорат, илмул нужум, имон, мадор ал қалб, калимати радди куфр, фи салавот би хузурул қалб, савоб ва хатоларга шархлар берилган.

«Канз ал ибод»нинг бошида «Аврод» вазифа бўлиб, улар Оллох томонидан буюрилган топшириклар эканлиги кайд этилган. Шархловчи Оллох олдидаги вазифаларимизни изохламокчи эканлигини айтади. Биринчи тахоратли бўлишга эътиборни каратиб, тавба тушунчасига изох беради.

Бу шархдан маълум бўладики, ҳазрат Нақшбанд инсон руҳий камолотининг биринчи мақомини тавба деб тушунган. Тавба тушунчаси «қайтмоқ» маъносини англатиб, киши илоҳий даражага юксалиш йўлига кираркан, унга элтадиган узоқ йўлдан яқин йўлга қайтади.

\_

 $<sup>^1</sup>$  Батафсилроқ бу манба ҳақида қаранг: Наврўзова  $\Gamma$ . Нақшбандия таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. Т.: Фан, 2005. 2-Боб.

Бахоуддин тавбани турли босқичларни ўз ичига олган ягона рухий камолот жараёни деб билган. У тавбани тўрт гурухга бўлади.

- 1. Авомнинг тавбаси зохирий гунохлардан қайтиш.
- 2. Солихнинг тавбаси ахлоки замимадан қайтиш.
- 3. Тавбаи ботиния қалбни поклаш учун қайтиш.
- 4. Мухибларнинг тавбаси ғафлатдан қайтиш.

истиғфор калбдан Асарда ЧИН айтишнинг ахамияти кўрсатилган. Бахоуддин томонидан тавбани гурухлаши киши рухий камолот босқичларини кўрсатади. Хақиқатга томон юз бурган киши аввало ўзининг зохирий гунохларини кўриб, ундан қайта бошлайди. Зохирий томондан поклана бошлаган киши ўзини назорат кила оладиган бўлади ва ахлокидаги замима-номакбул томонларни кўриб, улардан хамида ахлоққа қайтади. Ахлоқий жихатдан поклана бошлаган киши қалб ҳаракати устидан назорат қила оладиган бўлади ва уни тўла поклаш йўлига киради. Зохиран ва ботинан покланиб, қалби мусаффо бўлган шахс доимо хушёр бўлиб, колмасликка уринади.

Зохирий гунохлардан қайтишни тавба мақомининг ибтидоси десак, ғафлатдан қайтиш даражасига етишни тавба мақомининг интихоси дейиш мумкин. Бахоуддин таълимотидаги бу қарашларга асосланиб, тавба мақомини қуйидагича англаш мумкин:

### ТАВБА МАКОМИ

|                     |        | <del>-</del>                  |
|---------------------|--------|-------------------------------|
| 4. Мухиблар тавбаси | интихо | ғафлатдан қайтиш              |
| 3. Тавбаи ботиния   |        | қалбни поклаш учун<br>қайтиш  |
| 2. Солиҳлар тавбаси |        | қалбни поклаш учун<br>қайтиш  |
| 1. Авом тавбаси     | ибтидо | зохирий гунохлардан<br>қайтиш |

Демак, тасаввуф йўлига кира бошлаган солик тавба мақомига киради ва залолатдан камолотга томон қайтиб, ғафлатдан ҳушёрликка томон юзланади.

Тавба мақомининг интихосига етиш кишининг рухий камолоти юксалиб, тасаввуф остонасига қадам қўйгани ва илохий файз эшигига кира оладиган холатга тайёрлигини кўрсатади. Шунинг

учун ҳам тавбани «Боб ул абвоб» - «эшикларнинг эшиги» деб айтганлар. Лекин, тавба мақомининг интиҳосига етолмаганлар қуйи босқичда турганлар. Агар киши фақат зоҳири гуноҳлардан қайтса, у авом даражасида қолади. Замима аҳлоқдан қайтган киши солиҳ бўлади.

Тавба жараёнлари бир-бирлари билан боғлиқдир. Қуйи босқичларини ўтмаган киши юқори даражаси, интихосига ета олмайди. Юқори босқичга етмаган киши эса кейинги мақомларни ўтишга тайёр бўлмайди. Чунки илохий файзни қабул этиш йўлида ғов бўлган барча нарсалардан қайтиш учун тавба зарурдир. Бу мақомга етган киши бутун интилиши, таважжухини Оллохга қаратади ва ўз-ўзини назорат қила оладиган, бошқара биладиган бўлади.

Киши ўз хатоларини кўриб, ҳис қилиб, уларни тан олиши билан руҳи ва виждони орасида келишув пайдо бўлади, совун қандай кирларни кеткизса, тавба билан маънавий кирлардан тозаланиб, мусаффоланиб боради.

Хазрат Бахоуддин Накшбанднинг тасаввуф сарчашмасини тавба деб билиши ва бу макомга карашлари рухий устози Абдулхолик Гиждувоний ва муршиди Хазрат Саййид Амир Кулолнинг фикрларига мос келади.

«Аз гуфтори хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний» рисоласида Хожаи Жахоннинг тасаввуфга доир айтган сўзлари келтирилган. Бу асарнинг биринчи боби «Тавба ва унинг шароитлари ҳақида» деб аталади. Абдулхолиқ Ғиждувоний шундай деганлар: «Билгинки, йўлнинг боши тавбадир. Тавбанинг маъноси Худои таъолонинг ризолигига хилоф бўлган ҳар қандай сўз ва феълдан қайтишдир». Хожаи Жаҳон сўзларининг исботи учун Қуръони Каримнинг «Таҳрим» сураси 8-оятидаги «Оллоҳга тавбаи насуҳ билан тавба қилинглар» фармонини келтиради. Кейин «тавбаи насуҳ» сўзини қуйидагича изоҳлайди: «Тавбаи насуҳнинг уч белгиси бор: биринчиси шуки, нимаики Оллоҳнинг ризолигига хилоф бўлса, ундан қайтишдир. Иккинчиси шуки, ғафлат билан, бефармонлик билан ўтган ва беҳуда зоеъ бўлган вақтларига пушаймон бўлишдир. Учинчиси шуки, гуноҳ қилмасликка азм ва жазм қилишдир».

Шаҳобиддин ибн бинту Амир Ҳамзанинг «Мақомоти Амир Кулол» асарида Баҳоуддиннинг устозлари баён этган тавбага оид фикрлари келтирилади. Амир Кулол айтганлар: «Мебояд, ки тоиб бошед, ки тавба сари ҳама тоат ҳаст» Мазмуни: «Сиз тавба қилувчи бўлишингиз лозимдир, чунки тавба барча тоатларнинг бошидир».

Амир Кулол тавбани шундай таърифлайдилар: « Тавба ин аст, ки дар дил пушаймон шавед аз гуноххои карда ва ният он кунед, ки дигар бар сари он гунох наравед ва доим аз худо тарсон бошед, ки ғами охиратро хуред». Мазмуни: «Тавба улдирким, ўз гунохидан дилда пушаймон бўлиш, бу гуноҳнинг бошига бошқа келмасликни ният қилиш, бошқа гунох қилмаслик учун қўрқиб туриш ва доимо охиратни ғамида бўлиш». Бу таърифдан Амир Кулолнинг тавба ўз гунохини англашдан бошланиб, охиратнинг мохиятини тушунадиган бўлгунча яхлит жараён деб тушунишлари маълум бўлади. Амир Кулол шундай ўгит берганлар: «Гуноххои худро омурзиш хохед ва хасмони худро хушнуд гардонед, ва нолаю зори кунед чандонеки, асари тавбаро бар худ мушохада кунед то номи тоиби бар шумо рост шавад. Бояд, ки ғами рўзи аз дили худ бардоред, ғами охиратро бихўред ва дар адои бандаги бикушед, ки асл дар хама корхо ин аст». Мазмуни: «Ўз гунохларингиздан Оллох олдида узр сўранг, ўз душманларингизни шод айланг. Шунчалик нолаю зори қилингким, тавбанинг асарини ўзингизда мушохада этинг ва хакикий тавба қилувчи - тоиб деган ном сизга тўғри келсин. Ризқ-рўзининг ғамини кўнглингиздан чиқаришингиз керак ва охиратнинг ғамини ейиш лозим. Бандаликни адоида бўлингким, барча ишнинг асли шудир».

Абдулхолиқ Ғиждувоний, Ҳазрат Саййид Амир Кулол ва Баҳоуддин Нақшбанд ҳаммалари тавбани йўлнинг боши, деб билганлар ва инсон руҳий камолотининг зарурий даражаси деб тушунганлар. Улар тавбани ўз аслини йўқотиб адашиб юришдан Оллоҳга томон ҳайтиш деб баҳо берганлар.

### ХУЛОСА

Нақшбанд Баҳоуддин Муҳаммад ибн Муҳаммад ал-Буҳорий — (ҳижрий 718 йилнинг муҳаррам ойи, яъни милодий 1318 йилнинг 5 мартидан 3 апрелигача бўлган вақтда Буҳоро яқинидаги Қасри Ҳиндувон ҳозирги Қасри Орифон - вафотлари душанба кечаси робиъул аввалининг учинчиси 791 ҳижрий йилда, яъни милодий 1389 йил 2 мартда Қасри Ҳиндувон ҳозирги Қасри Орифон) Ҳазрат Хожаи Бузург, Шоҳи Нақшбанд ва Баҳоуддин Балогардон номлари билан маълум ва машҳур, нақшбандия таълимоти ва тариқатининг асосчиси.

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд ҳаёт ва таълимотлари XIV асрнинг охири, XV, XVI асрларда ёзилган манбалар — Салоҳиддин ибн Муборак ал-Буҳорийнинг "Анис ут-толибин ва уддат уссоликин" ("Толибларнинг дўсти ва солик — ҳақиқат изловчиларнинг жамғармаси"), Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Алининг "Мақомоти ҳазрат ҳожа Нақшбанд", Муҳаммад Порсонинг "Рисолаи қудсия", Яъқуби Чарҳийнинг "Рисолаи унсия", Шаҳобиддин бинти Амир Хамзанинг "Мақомоти Амир Кулол", Абдураҳмон Жомийнинг "Нафаҳот ул унс" ва Алишер Навоийнинг "Насойим ул муҳаббат" асарларида ёритилган.

Бахоуддинга тарбия берган устозларни - Хожа Муҳаммад Бобойи Самосий, Халил Ота, Амир Кулол, Ориф Деггароний, Қусам Шайх. У увайсий бўлиб Абдулхолиқ Ғиждувоний ва бошқа машойихлар руҳониятидан тарбия олган.

Накшбанд Бахоуддин накшбандия таълимоти асосчиси сифатида хожагон тариқатининг орифлик ақидалари мажмуъитаълимотини акс эттирувчи 8 та "Калимаи-қудсия" га яна учтани қўшиб, нихоясига ва такомилга етказган: 1.Вукуфи замони – инсон, замон қандай кечаётганлигидан огох, уларга умр, ҳаёт бир марта берилиши, хайрия ва эзгу ишлар қилишлари лозимлиги, умрнинг бўлса бекорга ўтказмай дақиқасини хам ўрганишлари, фойдали ишлар билан шуғулланишлари, хар дақиқасониядаги амалларида хисоб беришлари, ғафлат ва лоқайдликда бўлмасликлари. 2. Вукуфи адади – бутун борлик ягона илохий мохиятга эга эканлигини англаб, бутун борлик унинг инъикоси бўлганлиги учун улар бир-бири билан боғлиқ, хар бири илохий хикмат билан яралганлигини англаш ва уларга мухаббат билан қараш. 3.Вуқуфи қалби – инсон ўз қалбидан вокиф бўлиши, доимий

уни поклаши зарурлиги. Зикри хафийни тасаввуфдаги зикрнинг асосий шаклларидан бири сифатида қарор топтирган. Табиатга, барча тирик жонзотлару-ўсимликларга, ҳайвонлару инсонларга бирдек мутлақ эзгулик, меҳр-шафқат кўрсатишдек орифий талабни илк бор бани башарият ва Коинот, борликнинг умумий ва бирданбир фундаментал принципи даражасига кўтарган.

Баҳоуддин Нақшбанддан "Аврод" асари сақланган. Бу асарга XV асрда яшаган Али бин Аҳмад ал-Ғурий "Канз ал-ибод фи шарҳ ал-Аврод" номи билан шарҳ ёзган. Шунингдек бу асарга Маъмун бин Аҳмад бин Иброҳим Турнавий ва Муҳаммад бин Мустафо Ходимий ва Шайҳ Муҳаммад Амин Курди Ирбилийлар ҳам шарҳ ёзган. Баҳоуддин Нақшбанднинг маърифатга оид фикрларини жамлаб Муҳаммад Порсо "Рисолаи қудсия" асарини ёзган. Шу икки манба Баҳоуддин Нақшбанд дунёқарашини акс эттиради.

Бахоуддин Накшбанд маърифатни кенг маънода тушунади. У рухий камолотнинг асосий максадини маърифатли бўлишдир, деб билади. Маърифатни — ижмолий (қисқа) ва тафсилий (тўлиқ), деб иккига ажратади. Бахоуддиндан сўрайдилар: «Сайру сулукдан мақсад нима?». У жавоб беради: — «То ижмолий маърифат тафсилийга айлансин», яъни солик хабарчидан кискагина кабул қилинган нарсани, тафсил йўли билан тўла таниб олсин. Бахоуддин ижмолий маърифат боскичида далилу хужжат воситаси билан, яъни ақлу тафаккур ила амал қилиш мумкинлигини айтади. Тафсилий маърифат мартабаси эса кашф ва аёнлик ила, яъни Тангри инояти орқали (яқин) хосил бўлади, дейди. У яна таъкидлайдики, илм ва ақлнинг йўли то фано сохилигачадир, яъни бу моддий олам билан боғланган нарсаларни ўрганишда илм ва ақл кўмаклашади. Фано холатига етиб йўклик оламига киргандан кейин хайрат бенишонлик бошланади. Яъни тафсилий билиш жараёнида далил ва исбот эмас, норационал билиш усуллари зарурлигини айтмокчи бўлади. Бу жараённи Накшбанд шундай таърифлайди: «Таниш шухуддан вужудга келади. Шухуд вужуддан эмас, унга зиддир». Яъни бу ирфоний жараёнда ақл эмас, рухий билиш, қалб кўзи асосий ўринни эгаллайди. Бу «кўз» билан ғайб олами сирларини кўриб бўлади. Далилу бурхондан сўнг кашфу аён мартабасига ўтилишини таъкидлайди, у. Бу жараёнда хосил бўлган илмга эса у я қ и н шаку шубҳа бартараф бўлган ҳақиқий илм, деб таъриф беради. Бахоуддин Нақшбанднинг ирфоний таълимотида вужуд билан шухуд тушунчаси қарама-қарши туради. Ақл ва илм вужуд билан боғланган ва далил хужжат боскичи, дейилса, ш у х у д кашфу аёнлик даражаси бўлиб рухият билан боғлангандир. Бахоуддин Нақшбанд лодуний илм масаласига эътибор берган ва уни қуйидагича таърифлаган: «Ладуний илм шундай илмдурким, қурб аҳлига илоҳий таълим ва раббоний тафҳим ила маълум ва мафҳум бўлади. Бу иш ақлнинг далили ва нақлнинг шоҳидисиз амалга ошади". Баҳоуддин маърифатли бўлиш жараёнида ҳалол луқма ваҳушёрликка алоҳида эътибор бериб, ўзи фақр йўлини ихтиёр этган.

Баҳоуддин Нақшбанд Муҳосибийни ўз-ўзини, нафсини назорат этиш, вақтни қадрлаш ғояларини, Жунайд Бағдодий асослаган ҳушёрлик йўлини, Ҳаким Термизийнинг валийлик таълимотини ривожлантирган. Баҳоуддиннинг бесифатлик, бенишонлик ҳақидаги ва ризо мақомининг муроса фалсафасининг асоси эканлиги ҳақидаги ғоялари ҳам диққатга сазовордир.

Накшбандийлик таълимоти бунёдкорлик рухи суғорилган. Зероки, бу таълимот "Даст ба кору, дил ба Ёр" шиорини килиб Маънавиятимизни олган. юксалтиришда сурилган накшбандийликда илгари халоллик, мехнатсеварлик, тўғрилик, софдиллик, ўзгаларга ёрдам бериш, сахийлик, имонли ва эътиқодли бўлиш, мехр-шафқат каби хулқ-одоб қоидалари катта Шунинг учун юксак маънавиятли эга. тарбиялашда Бахоуддин Нақшбанд ҳаёт йўли ва маънавий меросидан фойдаланиш яхши самара беради.

#### ИЛОВАЛАР

Илова 1

# Узбекистон Республикаси Вазирлар Махкамасининг ҚАРОРИ

# Бахоуддин Нақшбанд ёдгорлик мажмуаси марказини ташкил этиш тўғрисида

беназир Ислом Бахоуддн оламининг намояндаси Нақшбанднинг жахон тафаккур хазинасига ва муқаддас динимиз ривожига қушган улкан ҳиссасини инобатга олиб, унинг меросини чуқур ўрганиш кенг тарғиб қилиш, эзгулик, маънавий комилликка чорловчи ғояларини ватандошларимиз, айниқса, ёш авлод қалби ва онгига сингдириш хамда буюк алломалар ёдгорлик мажмуаларини асраб авайлаш ва янада ободонлаштириш борасидаги ишларни такомиллаштириш мақсадида Вазирлар Махкамаси **KAPOP** КИЛАДИ:

1. Ўзбекистон мусулмонлари идорасининг Бухоро вилоятида мустақил юридик шахс мақомига эга бўлган Бахоуддин Нақшбанд ёдгорлик мажмуаси марказини (кейинги ўринларда Марказ деб аталади) ташкил этиш тўғрисидаги таклифи маъқуллансин. Қайд этилсинки, ушбу марказ таркибига Абдулхолиқ Ғиждувоний ёдгорлик мажмуаси ҳам киритилади.

Марказ фаолиятини бошқариш ва мувофиқлаштириш, белгиланган вазифаларнинг самарали ижросини назорат қилиш мақсадида ташкил этилган Бошқарув кенгаши таркиби маъқуллансин.

- 2. Қуйидагилар Марказнинг асосий вазифалари этиб белгилангани маълумот учун қабул қилинсин:
- ноёб меъморий иншоот хисобланган Бахоуддин Нақшбанд ва Абдулхолиқ Ғиждувоний ёдгорлик мажмуаларини талаб даражасида сақлаш, асраб-авайлаш ва янада ободонлаштириш, уларнинг инфратузилмаларини ривожлантириш;
- ушбу муқаддас қадамжоларнинг мусулмон дунёсидаги нуфузини янада ошириш, бу ерга маҳаллий ва хорижий фуқароларнинг кенг қўламдаги зиёратларини уюштириш, зиёратчилар учун барча зарур шарт-шароитларни яратиш;
- Баҳоуддин Нақшбанд ва унинг устоз-шогирдларининг илмийназарий мероси, ибратли ҳаётини ҳар томонлама ўрганиш, уларнинг

асарларида тарғиб этилган инсонпарварлик, ҳалоллик, поклик, маънавий баркамоллик каби азалий қадриятларни халқимизга етказиш;

- диний-маърифий ишларни ташкил этишда, айникса, ёшларни мехнатсеварлик, бунёдкорлик, Ватанга садокат рухида тарбиялашда уларнинг хаётбахш ўгитларидан самарали фойдаланишга доир тадбирларни ишлаб чикиш ва амалга ошириш.
- 3. Ўзбекистон мусулмонлари идорасига бир ой муддатда Марказ Низомини тасдиклаш, уни белгиланган тартибда рўйхатдан ўтказиш хамда бошка ташкилий масалалар хал килиш тавсия этилсин.
- 4. Марказнинг Ўзбекистон Республикаси Ташқи иқтисодий фаолият миллий банкининг Бухоро вилоят бўлимида очиладиган хисоб рақами Ўзбекистондаги юридик ва жисмоний шахслар, халқаро ташкилотлар ва хорижий фукароларнинг хайрия маблағлари учун очиқ экани қайд этилсин.

Мазкур маблағлар Марказ фаолиятини ташкил этиш ва доимий такомиллаштириб бориш, ёдгорлик мажмуаларини талаб даражасида сақлаш асраб-авайлаш ва янада ободонлаштириш, уларнинг инфратузилмаларини ривожлантириш учун йўналтирилиши кўзда тутилсин.

- 5. Бухоро вилояти хокимлиги, Қишлоқ ва сув хўжалиги "Ўзкоммунхизмат" вазирлиги, Маданият ишлари вазирлги, Бахоуддин Нақшбанд ва Абдулхолиқ **Гиждувоний** агентлиги асраб-авайлаш, таъмирлаш, мажмуаларини жорий ёдгорлик ободонлаштириш кўкаламзорлантириш ва ишларини амалга оширишда Марказга тегишли ёрдам кўрсатсинлар.
- 6. Ташқи ишлар вазирлиги, "Ўзбектуризм" миллий компанияси, "Ўзбекистон ҳаво йўллари" миллий авиакомпанияси, Дин ишлари бўйича қўмита ҳамда Бухоро вилояти ҳокимлиги юртдошларимиз ва хорижлик меҳмонларнинг Баҳоуддин Нақшбанд ёдгорлик мажмуасига зиёратларини ташкил этиш бўйича нуфузли халқаро ташкилотлар билан алоқа ўрнатиш ва ҳамкорлик қилишда марказга ҳар томонлама кўмаклашсин.
- 7. Ўзбекистон матбуот ва ахборот агентлиги, "Ўзтелерадио" компанияси, Ўзбекистон Миллий ахборот агентлиги, "Жахон" ахборот агентлигига республика ва хорижий оммавий ахборот воситаларида Бахоуддин Нақшбанд ва унинг устоз-шогирдлари маънавий меросининг ахамияти ва мохиятини очиб бериш, бу улуғ зотларнинг ҳаётини ўрганиш, номларини улуғлаш, эзгу ўгитларини

тарғиб қилиш борасида юртимизда амалга оширилаётган ишларни янада кенгроқ ёритиб бориш тавсия этилсин.

8. Мазкур қарорнинг бажарилишини назорат қилиш Ўзбекистон Республикаси Президентининг Давлат маслаҳатчиси З.Хусниддинов ва Бош вазир ўринбосари А.Азизхўжаев зиммасига юклансин.

Вазирлар Маҳкамасининг Раиси И.Каримов. Тошкент шаҳри. 2004 йил 27 май.

#### АБДУРАХМОН ЖОМИЙ "НАФОХАТУЛ УНС МИН ХАЗАРОТУЛ КУДС"

Хожа Бахоуддин Нақшбанднинг (қаддаса сирруху) исмлари Мухаммад ибн Мухаммад ал-Бухорийдир. У кишига фарзандликка (маънавий) қабул назари Хожа Муҳаммад Бобо Самосийдан ва зоҳир (ташки) томондан тарикат одобининг таълими Саййид Амир Кулолдандир. Лекин, ҳақиқатда у киши увайсий бўлиб, Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний рухиятидан тарбият топганлар. Бахоуддин Нақшбанд (қаддаса сирруху) дейдиларки: "Бир кеча, ҳол даражасига тушишимнинг дастлабки пайтларида, жазабот ғалаба қилганида Бухоронинг табаррук зотлари ётган мозорлардан бирига етдим. Хар бир мозорда чирок кўрдим. Чироклар ёндирилган, ичида ёги тўла ва пиликлар ёғ ичинда. Пиликлар ёғдан чиқиб, равшанроқ ёниши учун уларни озгина харакатга келтириш керак эди. Охирги мозорда қибла томонга мутаважжих бўлиб (юзланиб) ўтирдим. Шунда ғойибдан бир хол зохир бўлди. Мушохада қилдим ва кўрдимки, қибла девори очилиб, буюк тахт пайдо бўлди. Тахт олдига яшил парда тортилган, атрофида жамоат ўтирибди. Уларнинг орасидан Хожа Мухаммад Бобони танидим ва билдимки, улар мархумлар эканлар. Жамоат ичидан бири менга деди:

- Тахтда Хожа Абдулхоликдирлар ва бу жамоат у кишининг хулафолари (ўринбосарлари).

Кейин у жамоатнинг хар бирига ишорат қилиб деди:

- Хожа Аҳмад Сиддиқ, Хожа Авлиёи Калон, Хожа Ориф Ревгарий, Хожа Маҳмуд Анжир Фағнавий, Хожа Али Ромитаний (қадасаллоҳу таоло арвоҳаҳум).

Хожа Мухаммад Бобога етганидан сўнг деди:

- У кишини сен ҳаётлик чоғларида кўргансан, сенинг шайхингдирлар, сенга бўрк (қалпоқ) берганлар ва каромат қилганларки, келадиган балолар сенинг баракотинг ила йўқолур.

Шу пайт жамоат деди:

- Қулоқ тутиб, тугал тинглагин, улуғ Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний сенга сўзлайдилар. Ҳақ таоло сулуки йўлида улардан сенга чора йўқдир.

Жамоатдан ўтиниб дедим:

- Хазрат Хожага салом берсам, у зотнинг муборак жамолларига мушарраф бўлсам.

Пардани менинг олдимдан олдилар. Нуроний Пирни кўрдим. Салом бердим, жавоб бердилар. Шу вакт Хожа Абдулхолик Гиждувоний (сулук) ҳақиқат йўлининг боши, ўртаси ва охирига тааллуқли сўзларни баён этдилар:

- Бунда сенга кўринган чироклар сендаги истеъдод ва кобилиятга ишорат, башоратидир. Аммо пиликлар равшанрок ёниши ва сирлар намоён килиши учун бу истеъдод пиликларини ҳаракатга келтириш керакдир.

Яна Абдулхолиқ Ғиждувоний айтдилар ва муболаға қилдилар:

- Барча ахволда қадамни амру наҳйи қоидасига қўйгил, азимат бирла амал қил, суннатни бажо келтиргил, рухсат ва бидъатлардан йироқ бўлгин. Муҳаммад Мустафо (саллоллоҳу алайҳи васаллам) ҳадисларини ўзингга пешво қил ва у кишининг муҳаддас асҳобларидан (розиаллоҳу анҳум) бўл!

Бу сўзлардан сўнг жамоат менга айтдики, сенинг холингни сидқан эканлигига гувох шу бўладики эртага тонг отиши билан фалон жойга борасан ва фалон ишни қиласан. Буларнинг тафсили у кишининг (Бахоуддин Нақшбанд қ.с.)"Мақомот"ларида баён қилинган. Улар яна дедилар:

Сўнг Насафга юз тутгин, Амир Кулол хизматларида бўлгин.

- Уларнинг айтганларича Насафга, Амир Кулол хизматларига етдим. Амир Кулол илтифотлар килдилар ва лутфлар кўргуздилар. Менга зикр талкин килдилар, йўклик ва исбот тарикати ила хуфия йўли билан машғул этдилар. Мен ҳақиқатда маъмур бўлганлигим учун амал ва азиматда алония зикри билан шуғулланмадим.

Бир киши ҳазратдан (Баҳоуддин Нақшбанд қ. с.дан ) сўради:

- Дарвишлик сизга меросми ёки касб қолганми?

У киши дедилар:

- Хақ таоло жазаботи ила бу саодатга мушарраф бўлдик.

Яна у кишидан (Баҳоуддин Нақшбанддан қ. с. ) сўрадилар:

- Сизнинг тариқатингизда зикри жахр, хилват ва самоъ бўлурми?

Дедилар:

- Бўлмас.

Хазратдан (Баҳоуддин Нақшбанддан қ. с.) сўрадилар:

- Тариқатингизнинг асоси нимада?

Айтдилар:

- Жамоат ичида хилватда бўлиш: Зоҳиран халқ билан ва ботинан Хақ таоло билан.

Аз дарун шав ошнову, аз берун бегонаваш, Инчунин зебо равиш кам мебувад андар жахон, Мазмуни:

Бўл ошно ичдану тошдан бегона,

Бу равишча равиш бўлмас яна.

Шахслар борки, тижорат пайтида ҳам Тангри ёдидан фориғ бўлмайдилар. Бу шу мақомга ишоратдур.

Айтадиларки, у кишида (Бахоуддир Нақшбанд қ. с. да ) қул ва чўри бўлмас эмиш. У кишига бу борада савол берибдилар. Дебдилар:

- Бандалик хожалик билан тўғри келмайди.

Бир киши ҳазратдан (Баҳоуддин Нақшбанддан қ. с.) сўради:

- Сизнинг силсилангиз қаерга етади?

Дебдилар:

- Киши силсила билан ҳеч ерга етмайди.

Яна дедилар:

- Ўз нафсларингизга тўҳмат этингиз ва муттаҳам қилингиз. Ҳар кимки, Ҳақ таолонинг инояти ила ўз нафсини ёмонлик билан таниган бўлса ва унинг макру ҳийлаларини билган бўлса, унинг олдида бу амал саҳлдур. Бу йўл билан борувчиларнинг кўпи бошқалар гуноҳини оладилар ва унинг юкини кўтарадилар.

Бахоуддин Нақшбанд (қ. с.) дейдилар.

- Ҳар доим табиий вужуд нафйи ва ҳақиқий маъбуд исботини қилиш керак. Шайх Жунайд дердиларки, вужуднинг нафйи ва исботи тариқатнинг, бизнинг назаримизда, Аллоҳга яқинлаштирувчи воситадур. Лекин бу амал ихтиёрни тарк этиш ва ўз амалларининг қусурини кўришдан ташқари ҳосил бўлмайди.

Хақиқат аҳли иймонга бундай таъриф берганлар:

- Иймон қалб ақидасидир. У Аллоҳ ризолигидан ўзга барча масалаларни қалбдан йўқ қилади.

Бахоуддин Нақшбанд (қ. с.) деганлар:

- Бизнинг тариқатимиз суҳбат, хилватда шуҳрат, шуҳратда офат. Хайрият жамиятда ва жамият суҳбатдадир. Шарти шуки, бирбирларига нафълари тегса. Бу йўл толибларининг жамъи бир-бири билан суҳбат қурса, унда жуда кўп хайр ва баракот бўлар. Умидимиз борки, мулозимат ва мудовимат ила ҳақиқий иймон бўлгай.

Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.) дерлар:

- Солик (тариқат йўлидан борувчи) қай вақтки, Аллох дўстларининг бири билан сухбат қилса, ўз холидан огох бўлсин ва сухбат вақтини ўтган сухбат билан мувозанатга келтирсин

(таққосласин). Агар тафовут, фарқ яхшиликка томон топса, бу азизнинг сухбатини ғанимат билсин.

Яна дейдилар:

- "Ла илаҳа" олий табиат нафйидур. "Иллаллоҳ" Ҳақ таоло маъбудлигининг исботидир. "Муҳаммадур расулуллоҳ" ўзни "фатабаъуни" мақомига киритиш. Зикр этишдан мақсад тавҳид калимасининг ҳақиқатига етишишдур. Бу калиманинг ҳақиқати ўзга калималарни айтишдан тўла озод бўлмоқ. Кўп айтиш шарт эмас. Ҳазрат Азизон айтардиларки, ер бизнинг назаримизда суфра (дастурҳон) кабидур. Биз, тирноқ юзи кабидур, деймиз. Ҳеч нарса бизнинг назаримиздан ғойиб эмас...
- Тавҳиднинг сиррига етиш мумкин, лекин маърифатга етиш қийиндур.

Хазрати Хожа Баҳоуддин Нақшбанд (қ. с.) муборак Ҳаж сафарига боришларида Хуросоннинг улуғ кишиларидан бирига зикр таълимини берган эдилар. Хожага мурожаат қилиб дедиларки, "фалон киши зикрнинг такрори билан кам шуғулланади".

Бахоуддин Нақшбанд (қ. с.) дедилар:

- Зарари йўқ.

Кейин ундан сўрадилар:

- Бизни уйқуда кўрдингми?

Деди:

- Ҳа, кўрдим,

Дедилар:

- Шунинг ўзи етарлидир.

Бир киши хазрати Бахоуддин Нақшбандга (қ.с.) деди:

- Фалон киши ранжурдир, хотири шарифингизга талабгордир. Айтдилар:
- Аввал хасталигини йўқотсин, сўнг шикаста хотири билан бўлсин.

У кишидан (Баҳоуддин Нақшбанд қ.с.) каромат талаб қилдилар, (у киши) дедилар:

- Бизнинг кароматимиз зохирдир. Шунча гунохлар юки билан ер юзида юра олурмиз.

Айтурларки, шайх Абу Сайид Абул Хайрдан сўрабдилар:

- Сизнинг жанозангиз олдидан қайси оятни ўқисинлар? Жавоб берибдилар:
- Оят ўқиш буюк ишдур. Бу байтни ўқинглар:

Оламда бундан яхшироқ не бор,

Етса дўстига дўсту ёрига ёр.

Хазрати Хожа (Бахоуддин Нақшбанд қ.с.) айтибдурлар:

- Бизнинг жанозамиз, олдида бу байтни ўкингиз:

"Ожизлармиз, сенинг куйингга келдик, Юзинг жамолидан шайъан-лиллоҳмиз (яъни Аллоҳники бўлиб қолганмиз).

Мавлоно Холидийдан сўрабдилар:

- Хожа Баҳоуддин (қ.с.) тариқининг мутаоххирин (охирги) машойихлар тариқининг қай бири билан муносабати бор.

Дебдурлар:

- Қадимроқдан гап очмоқ керак: охирги ўтган машойихлардан икки юз минг йилдан ортикроқ. Ҳазрат Хожада (Бахоуддин Нақшбанд қ.с. да) Тангри таоло инояти ила зухур этган осори валоят ҳеч кимда йўқдир.

Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд қ.с.) асҳобидан шайх Қутбиддин исмли пир Хуросонга келган эди. У деди. Мен ёш эдим. Ҳазрати Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд қ.с.) менга фалон кабутар хонасига бориб, неча кабутар боласин келтиргин, дедилар. Мен бир нечта кабутар болаларини олдим. Хаёлимдан уларнинг бирини тирик ўзимга сақлаш фикри ўтди. Қолганини Хожа ҳузурларига келтирдим. Кабутарларни пишириб ҳаммага тақсимлаганларидан сўнг, менга бермадилар ва дедилар:

- Фалончи ўз насибасини тирик холатда олган...

Хазрат Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.)нинг вафотлари душанба кечаси, Раббиул-аввал ойининг учинчиси, етти юзу тўқсон биринчи йилдир (милодий 1389 йилнинг 2 марти). Ул зотни Аллоҳ субҳонаҳу ва таоло раҳмат қилган бўлсин.

## Форс тилидан Гулчехра НАВРЎЗОВА ва Зевара ҚОСИМОВА таржимаси.

# ФАХРИДДИН АЛИ САФИЙ "РАШАХОТ АЙН-АЛ ХАЁТ" НАҚШБАНД НОМИ БИЛАН МАШХУР ХАЗРАТ ХОЖА БАХОУЛ ХАҚ ВАД-ДИН МУХАММАД (Қ.С.) ЗИКРИ

Хожа (Бахоуддин Нақшбанд қ.с) мухаррам ойи, етти юз ўн саккизинчи<sup>2</sup> йилда туғилди. У зот туғилган ва дафн этилган жой Бухоро шахридан бир фарсанг наридаги Орифон Қасридир<sup>3</sup>.

Хали болалик вақтидан у кишида каромат ва ҳидоят<sup>4</sup> нурлари намоён бўлган. Ҳазрат Хожанинг волидалари: "Фарзандим Баҳоуддин тўрт яшар вақтида сигиримизга қараб: "Бу яқинда оқ пешонали бузоқ беради", - деган ва ҳақиқатда сигиримиз бир неча ойдан сўнг шундай сифатли бузоқ туғди".

Хазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд қ.с.) гўдак чоғларида Хожа Муҳаммад Бобо Самосидан фарзандликка қабул назари тушган. Тариқат одобининг таълимоти Хожа Муҳаммад Бобо ишорати билан зоҳиран Амир Кулолдан бўлган. Аммо ҳақиқат юзасидан Хожа увайсий бўлганлар ва ҳазрат Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувонийдан (қ.с.) тарбият топганлар. Бу маълумот "Маҳомот"ларида ҳам ўз тасдиғини топган.

Маълум бўлсинки, Хожагон силсиласида Хожа Маҳмуд Анжир Фағнавий замонидан то Амир Кулол давригача хуфия зикрини алония зикри билан кўшиб олиб борардилар 10. Уларнинг шариф силсилаларини алонияхонон-алония тарзида зикр этувчилар деб атардилар.

Хазрат Хожа Баҳоуддин (қ.с.) зуҳур этиш вақтларидан бошлаб ҳазрат Хожа Абдулҳолиқ Ғиждувонийдан (қ.с.) маъмур бўлганларидан сўнг, ҳуфия зикрни ихтиёр этганлар ва алониядан узоқда бўлганлар.

Амир Кулол ўз асҳоблари билан алония зикрига машғул бўлган вақтда, Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) туриб у ердан кетганлар. Бу (ҳаракат) асҳобнинг хотирига оғир ботса-да, Хожа парво қилмас, бу мақомда уларга тақлид қилмас эканлар<sup>11</sup>. Аммо Амир Кулол хизмат ва мулозиматларидан бирор дақиқа ҳам қолмас, ҳамиша у кишининг ирода остоналарида таслим бошини эгиб, у зотдек бўлишга ҳаракат қилар эканлар<sup>12</sup>.

Амир (Сайид Амир Кулол)нинг ҳазрат Хожага (Баҳоуддин Нақшбанд қ.с.) бўлган илтифотлари кундан кунга ошиб борган. Бир кун Амирнинг асҳоблари хилватда ҳазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанднинг қ.с.) қусур ва нуқсонларини очдилар. Амир Кулол бу хилватда то бутун асҳоб - каттадан кичигигача беш юздан ортиқ киши Суҳорий масжидига йиғилмагунча ҳеч нарса демадилар. Ҳар ким (масжид қурилишида) бир иш билан шуғулланарди. Лой ишини тугатгандан сўнг, асҳоб Амирнинг (Сайид Амир Кулолнинг) олдига келдилар. Шу вақтда Амир уларга юзланиб деди:

- Сизлар фарзандим Баҳоуддин ҳақида ёмон гумонлар қилиб, ҳато қилгансизлар. Унинг баъзи ҳолатларини қусурли амал деб, билгансизлар. Ҳақ субҳонаҳу назари унинг бутун борлиғини қамраб олгандир<sup>13</sup>. Ҳақ таоло бандаларининг назари Ҳақ субҳонаҳу назарига тобеъдир ва назар қилиш даражасида ундан мақбули ва ихтиёрлиси йўқдир.

Кейин ғишт ташиш билан банд бўлган ҳазрат Хожани Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.)ни талаб этиб, йиғилганлар олдида у кишига юзланиб дедилар:

- Фарзандим Баҳоуддин, сизнинг нафасингиз ўрнига Хожа Муҳаммад Бобо нафасларини қўйдим. У киши айтган эдиларки, "Тарбиятда сенинг ҳаққингга ниманики ўрнига келтирган бўлсам, сен ҳаммасини хато қилмасдан фарзандим Баҳоуддин ҳаққига қўй". Мен шундай қилдим.

(Амир Кулол) ўзларининг муборак кўкракларига ишорат қилиб айтдилар:

- Сиз учун бўстонни қуритдик. Сизнинг рухингиз қуши башарият байзасидан оламга чиқди<sup>14</sup>. Аммо сизнинг химмат қушингиз баландга парвоз этгувсидир. Энди сизга ижозат. Ҳар ердаки машомингизга бир бўй етса, туркданми, тожикданми, уни талаб этинг. Талабгорликда ҳимматингизга йўл очинг.

Хазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) айтдиларки, ҳазрат Амир Кулолдан бу нафас зоҳир бўлганидан сўнг, бизнинг ибтидомиз бошланди. Билдикки, агар шу тарзда тобеълик қилсак балолардан йироқ ва саломатликка яқинроқ бўлурмиз.

Шундан сўнг, ҳазрат Хожа Баҳоуддин Наҳшбанд (қ.с.) етти йил Мавлоно Ори $\phi^{15}$  билан суҳбатда бўлдилар. Сўнг Қусам Шайх $^{16}$  ва Халил Ота $^{17}$  га етдилар. Халил Ота билан ўн икки йил бирга бўлдилар.

(Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.)) икки бор Хаж сафарига чиқдилар. Иккинчи гал Хожа Мухаммад Порсо<sup>18</sup> билан хамрох бўлдилар.

Хуросонга етгач, Хожа Порсони Нишопурга томон юбориб, ўзлари Мавлоно Зайниддин Абу Бакр Тойибодий билан учрашиш учун Хиротга келдилар ва уч кун мобайнида Тойибодда у киши билан ҳамсуҳбат бўлдилар. Кейин Ҳижозга томон юзландилар ва Нишопурда асҳоб билан кўришдилар. Кейин Марвда неча ваҳт муҳим турдилар, сўнг Бухорога келдилар ва умрларининг охиригача шу ерда ҳолдилар.

У кишининг (Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.)) ахволларининг тафсили "Мақомот"  $^{19}$  асарида бордир.

Хазрат Амир Кулол сўнгги бетоблик чоғларида асхобларини Хожага (Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.) итоатга чақирдилар. Асхоб Амир Кулолга савол берди:

- Хазрат, Хожа Бахоуддин алония зикрида сизга тобеълик килмадику?

Амир буюрдилар:

- У кишидан ўтган ҳар бир амал қандай тарзда бўлса илоҳий ҳикмат билан бўлур ва у кишининг ихтиёри орада йўқдир $^{20}$ .

(Амир Кулол (қ.с.) ушбу фардни айтдилар:

Сендаги бор нарсаларнинг олдида мен кимман?<sup>21</sup>

Хожагон хулафосининг сўзлари будир:

Сени сенсиз ўзингдан чиқарсалар қўрқмагил.

Агар сен ўзингдан ўзинг чиқсанг қўрқгил<sup>22</sup>.

Замон акобирларидан ҳазрат Мавлоно Муҳаммад Мискин айтадилар:

- Шайх Нуриддин Хилватий Бухорода вафот этганларида, унинг таъзия йигинида ҳазрат Хожа Баҳоуддин (қ.с) ҳозир эдилар. Таъзияда заифалар ва асҳоблар баланд овоз билан наъралар тортиб, фарёд чекардилар. Бу ҳолдан ҳозир бўлганларга оғир бўлди ва улар манъ этдилар. Шу пайт Ҳазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) дедилар:
- Менинг охирги дамим етганда дарвишларга қандай ўлиш лозимлигини кўрсатаман.

**Хазрат Мухаммад Мискин айтадилар:** 

- Бу сўзлар мудом менинг ёдимда эди. Ҳазрати Хожа Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) бетоб бўлдилар. Бу сўнггиси эди. карвонсаройдаги ҳужраларидан бирида ётардилар. Асҳоби хослари яхши мулозамат қилардилар. У киши (Ҳазрати Хожа Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) ҳар бир кишига ўзига хос ва мос шафқат ва илтифот кўрсатардилар. Охирги нафасларида икки муборак қўлларини дуога кўтардилар, шундан сўнг оламдан ўтдилар.

Хазрат Алоуддин Ғиждувоний<sup>23</sup> айтардиларки: "Мен Хожанинг (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) охирги касаллик лаҳзаларида ҳозир эдим. Менга дедилар:

- Ало, суфрани (дастурхонни) олдингга ол, таом егин!

Мени у зот (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) доим Ало дердилар. Мен буюрганларига амал қилдим, икки-уч луқмадан сўнг ортиқ ея олмадим. Суфрани йиғиштириб қўйдим. (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) кўзларини очдилар ва кўрдиларки, мен суфрани йиғиштирганман. Дедилар:

- Ало, суфрани келтир ва таом егин!

Мен яна бир неча луқма едим ва суфрани йиғиштириб кўйдим. (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) кўрдиларки, яна суфрани йиғиштириб қўйибман. Дедилар:

- Суфрани келтир ва таом егин. Таомни яхши ейиш ва ишни яхши қилиш керак! - деб тўрт марта такрорладилар.

Бу пайтда мулозим ва асҳобларининг хотирида "Ҳазрат Хожа қайсимизга иршод<sup>24</sup> ижозатини берадилар ва фукаро тарбиясини кимга топширадилар?" деган уй чарх урарди. Ҳазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) бундан огоҳ бўлдилар ва дедилар:

- Мени нега шу вақтда ташвишга соласизлар? Бу амр менинг ихтиёримда эмас. Қачонки Ҳақ субҳонаҳу сизни бунга мушарраф этса, бу ҳолат ҳукм бўлади ва сизга буюрилади.

Хожанинг (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) ходимларидан бири ҳазрат Али Домод шундай дейди:

- Ҳазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) охирги касаллик пайтларида қабрларини таъмирлашни амр қилдилар. Бу ул зотнинг муборак мозорлари эди. Ишни тугатиб, олдиларига келдим. Хотиримга келдики, "Бу кишидан кейин иршод кимга амр бўлади?". (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) бирдан муборак бошларини кўтардиларда, айтдилар
- Ҳижоз йўлида тугатилган ўша сўзлар бўлади $^{25}$ . Кимнинг мени кўриш орзуси бўлса Хожа Муҳаммад Порсога назар қилсин.

Шу сўзлардан сўнг, эртаси кун рухлари Хақ субхонаху сари парвоз этди.

Нақл бордирки, Алоуддин Аттор $^{26}$  (қ.с) деганлар:

- Ҳазрат Хожа Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) бу оламдан илоҳий оламга кўчиш вақтларида "Ёсин" сурасини ўқир эдим. Ярмига етганимда анвор ҳосил бўла бошлади. Калима айтиш билан машғул бўлдик, шундан кейин Хожа сўнги нафасларини олдилар.

У кишининг (Баҳоуддин Нақшбанд қ.с)) ёшлари етмиш учга тўлиб, етмиш тўртга томон қадам қўйган эдилар (Қамарий йил билан). Нақл қиладилар-ки, у кишининг вафотлари душанба кечаси робиъул аввалнинг учинчиси, етти юз тўқсон биринчи йил<sup>27</sup> бўлган.

Хазрат Хожа (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) вафотлари тарихи ҳақида дебдурлар:

Рафт Шоҳи Нақшбанд<sup>28</sup>, он хожаи дунёю дин, Он ки, будй Шоҳи роҳи дину давлатмиллаташ. Маскану маъвои ў чун буд Қасри Орифон, Қасри Ирфон<sup>29</sup> з-ин сабаб омад ҳисоб реҳлаташ

#### ИЗОХ ВА ШАРХЛАР

- 1. Бахо ул Хақ ва Дин Бахоуддин Нақшбанд (қ.с)га берилган таърифлардан бири бўлиб, мазмуни Хақиқат ва Динни ёритувчи равшан этувчи, демакдир. Яъни, Хазрат Хожа Бахоуддин Нақшбанд (к.с)нинг ўзлари Хақиқат ва Диннинг кўзгуси, акси, меъёри, мезонидирлар. "Нақшбанд" деган тахаллус, бир томондан, оталари билан матога нақш босиш билан шуғулланганликлари учун берилган бўлса, иккинчи ва асосийси, шу касб билан шуғулланиш асносида у киши Энг Буюк ва Гўзал Нақш - Аллохнинг нақши эканлигини англаганликлари ва барча издошларига "Аллохни қалбга нақшлаб лозим" деганлари сабабидан берилган. кўйиш Хазрат Бахоуддин Нақшбанд (қ.с) Аллох таоло инсонни яратар экан, унинг танасидаги ҳар бир узвини маълум неъмат сифатида беради, ана шу неъматдан тўғри фойдаланиш лозим, қўл мехнат ва хунар ўрганиш бўлса, қалб Аллох нурларини жойлаш, мухаббатини асраш учун зарур деб билган. Шунинг учун хам бу тариқат "Нақшбандия", яъни қалбларига Аллохни нақшлаганлар, номи ила машхур бўлган. Уларнинг асосий шиори "Даст ба кору, дил ба Ёр" яъни, қўл иш, хунар ва мехнат учун, қалб Аллох ишқи учун мехнаткаш, олиму фозилларни ўзига хунарманд, Бахоуддин Нақшбанд (қ.с) ҳалол меҳнат билан яшаганлари ва қалбларига Аллохни нақшлаганликлари Хақиқат Дин ва мохиятининг ўзидир.
- **2.** Етти юз ўн саккизинчи (718) ҳижрий йил, муҳаррам ойи Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) ҳаётини форс қўлёзмалар асосида тадқиқ этган академик А.А.Семёнов (1873-1958) Вюстенфельд жадвали

асосида хисоблашича, милодий 1318 йилнинг 5 мартидан 3 апрелигача бўлган вақтга тўғри келар экан.

3. Орифон Қасри - Орифлар (Ҳақиқат мақомига етиб, Аллох ҳақидаги билимларни эгаллаган кишилар)нинг қасри. Бу жой Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) таваллудларидан бурун Қасри Ҳиндувон - Ҳиндулар яшайдиган қаср номи билан юритилган. Шарқшунос, туркий тиллар бўйича мутахассис В.А.Гордлевский (1876-1956) тадқиқотлари асосида айтиш мумкинки, бу ерда аввал будда динига сиғинган ҳиндулар яшашган. Муҳаммад Бобо Самосий (қ.с) бу ерда улуғ эр дунёга келади, деб башорат қилганлар.

Бу ер хозиргача Қасри Орифон номи билан маълум ва машхур.

- **4.** Каромат ва ҳидоятлар Каромат авлиёлар содир этадиган ғайри оддий ҳолатлар, ҳаракатлар. Ҳидоят одамларга тўғри йўл кўрсатиш. Каромат ва ҳидоятлар Аллоҳ нури ила буюк кишилар ҳалбига жо ҳилингандур. Булар Илоҳий Моҳиятнинг чексиз имкониятларидан гувоҳлик берувчи далиллар.
- **5.** Муҳаммад Бобо Самосий (вафотлари 1340) Хожагон тариқатидан Хожа Али Ромитанийнинг халифалари (Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) таваллудларидан олдин башорат қилганлар. Муҳаммад Бобо Самосийнинг муборак қабрлари Буҳорода.
- **6.** Амир Кулол Сайид Амир Кулол (вафотлари 1370) Хожа Муҳаммад Бобо Самосий халифалари, хожагон тариқатининг йирик намояндаларидан бири. Бу зот муршидлари Хожа Муҳаммад Бобо Самосий васиятларига кўра тариқат одобини зоҳирий томондан Баҳоуддин Нақшбандга (қ.с.) таълим бердилар. Амир Кулолнинг муборак қабрлари Буҳородадир.
- 7. Увайсий ўзидан олдин ўтган пир, авлиё ва буюк кишилар рухидан тарбият топиб, камолотга етган ва тасаввуф йўлига кирган киши. Бахоуддин Нақшбанднинг "Ҳақиқат юзидан увайсий" эканликларининг таъкидланиши, рухий камолотлари Хожагон тариқатининг асосчиси, Хожаи Жаҳон Абдулхолиқ Ғиждувоний (қ.с.) рухий тарбиятлари орқали бўлганлигидир.
- 8. "Мақомот" Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) ҳаёт ва таълимотларини жамъ этган манба. Бу манбалар Баҳоуддин Нақшбанднинг (қ.с) муридлари ва ҳалифалари Муҳаммад Порсо, Алоуддин Аттор, Яъқуб Чарҳий шаҳодатлари асосида ёзилган. Бизнинг фикримизча, бу ўринда Муҳаммад Боқирнинг "Мақомоти ҳазрат Хожа Нақшбанд" асарлари ҳақида сўз бормоқда.

- **9.** Хожа Махмуд Анжир Фағнавий (вафоти 1306-1321) Хожагон тариқатининг намояндаси, Хожа Ориф Ревгарийнинг халифаси. Тариқатда алония ошкора зикр этиш билан шуғулланган.
- 10. Алония ва хуфия зикрини қўшиб олиб бориш тасаввуфда, умуман, зикр Аллоҳни ёд этиш алония ошкора овоз билан ва хуфия яширин, ҳеч кимга билдирмасдан, қалбда амалга ошрилади. Хожагон тариқатида Абдулҳолиқ Ғиждувоний (қ.с.) издошлари Хожа Маҳмуд Анжир Фағнавийдан то Сайид Амир Кулолгача зикри алонияга амал қилган. Шунинг учун хожагон тариқатида Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) хуфия зикри билан шуғуллана бошлангунгача алония зикри хуфия зикри билан қушиб олиб борилган, деган фикр мавжуд.
- 11. Мақомда уларга тақлид қилмас эканлар. Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) Сайид Амир Кулол асҳобларидан ҳисоблансалар-да, фақатгина хуфия зикри билан машғул бўлганлар. Қолган асҳоблар алония зикр билан шуғулланишган. Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) учун Аллоҳ қалбига солган нарса муҳим бўлган ва Аллоҳ иродасидан ўзга нарсага парво қилмаганлар. Шунинг учун Сайид Амир Кулол асҳобининг ранжишига эътибор бермаганлар ва уларга тақлид килмаганлар.
- **12.** Бу ерда Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) Сайид Амир Кулолдан фарқли хуфия зикр билан шуғулланганлигига қарамай, бошқа ҳамма жиҳатлардан пирига тўла итоат қилганликлари таъкидланмоқда.
- 13. Хамиша Хақ субҳонанинг назари унинг бутун ҳолатини қамраб олган. Бу жумла Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) каломлари, феъллари, амаллари ҳаммаси Аллоҳ иродаси ила амалга ошиши ва юзага келишини англатади.
- **14.** "Сизнинг рухиятингиз башарият байзасидан оламга чикди" Сайид Амир Кулолнинг Бахоуддин Накшбандга, барча башарий истаклар устидан ғолиб чикиб, рухий камолот билан Аллоҳга яқинлашганини таъкидлаш учун айтган сўзларидир.
- 15. Мавлоно Ориф Мавлоно Ориф Диггароний Хожагон тариқатининг машхур сўфийларидан Сайид Амир Кулолнинг иккинчи халифаси. Сайид Амир Кулол таъкидлаганларки, менинг асхобимда Ориф Диггароний ва Бахоуддин Нақшбандга (қ.с.) тенг келадиган кишилар йўқ. Бахоуддин Нақшбанд қ.с.) етти йил у кишининг сухбатларида бўлганлар.
- 16. Қусам Шайх турк машойихларидан бўлиб, Хожа Аҳмад Яссавийнинг (қ.с.) хонадонидандир. Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) Мавлоно Ориф Диггаронийдан сўнг Қусам Шайх хизматига бориб, у ерда уч ойга яқин бўлдилар. Шу муддат ичида талабгорликда

- ўзларини шу даражада намоён қилдилар-ки, Қусам шайх: "Тўққиз ўғлим бор эди. Сен барчасидан улуғроқ ва муқаддамроқсен", деганлар. Қусам Шайх Нахшабдан Бухорога келиб, шу ерда вафот этдилар. Муборак қабрлари Қаршида, Косонга яқин ерда.
- 17. Халил Ота турк машойихларидан, Аҳмад Яссавий хонадонидан бўлиб, Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) билан мулоқотда бўлишлари уйқуларида аён бўлган. Хожа билан танишганларидан сўнг, ўн икки йил хизматларида бўлганлар. Халил Ота 1340 йилдан 1347 йилгача султонлик қилдилар. Султон Халил салтанати таназзулини кўрган Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с) бу оламдаги моддий нарсаларга боғланишдан кечади ва ўзини Ҳақиқат йўлига, Аллоҳга хизмат этишга тўла бағишлайди.
- 18. Хожа Муҳаммад Порсо Баҳоуддин Нақшбанднинг (қ.с.) иккинчи халифаси. У зот вафотларидан сўнг Буҳорода Нақшбандия тариқатига муршид бўлганлар. Кўплаб асарларнинг муаллифи, зукко мутасаввуф. Муҳаммад ибн Маҳмуд ал Ҳофиз ал-Буҳорий-Муҳаммад Порсо 1345 йилнинг 20 ноябрида Буҳорода туғилиб, 1420 йилда Мадинада вафот этганлар. Муборак қабрлари Мадинаи Мунавварададир.
  - **19.** "Мақомот" 8 изоҳга қаранг.
- 20. "У кишининг ихтиёрлари орада йўқ" ибораси орқали Сайид Амир Кулол Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.) тўла Аллох иродасига бўйсинишлари ва у кишидан зухур этадиган барча ходиса Аллохнинг иродаси эканлигини тушунтириб, хуфия зикрига амал қилишлари ҳам Аллоҳ томонидан ҳукм бўлганлигини асҳоб аҳлига англатмоқдалар.
- **21.** "Сендаги бор нарсаларнинг олдида мен кимман" Сайид Амир Кулолнинг Баҳоуддин Нақшбанд (қ.с.) илоҳий қобилиятларига берган баҳолари.
- 22. "Сени Сенсиз ўзингдан чиқарсалар қўрқмагил" Аллох иродаси ила сенга йўл-йўрик кўрсатилса қўрқмагил, "Агар сен ўзингдан ўзинг чиқсанг қўрқкил" сен тананг ва рухиятингни бошқаролмасанг ва улар сени ўзлигингдан жудо этсалар кўркиш керак. Бу маънолар илохий йўлнинг хаклиги, хак йўлидан борувчиларнинг амалиётлари хам тўғри ва яхшилик келтирувчилигини англатмокда. Бу байт хожагон тарикатида энг машхур иборадир.
- **23.** Алоуддин Ғиждувоний Баҳоуддин Нақшбанднинг учинчи халифаси, Нақшбандия тариқатининг йирик намояндаси. Муборак қабрлари Буҳорода.

- 24. Иршод тўғри йўлни кўрсатиш, хидоят килиш.
- 25. Хижоз йўлида айтилган сўзлар бу Бахоуддин Нақшбанднинг (қ.с.) иккинчи маротиба Хажга бориш пайтларида Ориф Диггароний билан ўз асхобига ўзидан сўнг, иршод ва хидоятни Мухаммад Порсо томонидан берилиши ва у Нақшбандия тариқатига пир бўлиши таъкидланмокда.
- **26.** Алоуддин Аттор Бахоуддин Нақшбанднинг биринчи халифаси. Нақшбандия тариқатининг энг машхур ва буюк намояндаларидан. Бахоуддин Нақшбанд (қ.с.) авлодларининг давомчиси. Алоуддин Аттор 1400 йилда вафот этганлар. У кишининг муборак мозорлари Ҳисордаги Чағониён мавзеида.
- **27.** Роббиъул аввалнинг учинчиси, етти юз тўксон биринчи йил хижрий хисоб бўлиб, милодий 1389 йил 2 мартга тўғри келади.
- **28.** Шоҳ Нақшбанд Баҳоуддин Нақшбанднинг (қ.с.) адабиётларда улуғланиб айтиладиган сифат. Маъноси энг Олий Нақш Аллоҳ нақшини қалбларига нақш этишни мукаммал биладиган зот, демак.
- **29.** Қасри Ирфон абжад ҳисоби билан 791 сана. "Қасри Ирфон з-ин сабаб омад ҳисоби реҳлаташ" етти юз тўқсон биринчи йил Баҳоуддин Нақшбанднинг реҳлат этиш йиллари эканини билдиради.
  - 30. Шеърнинг мазмуни.

Дунё ва диннинг хожаси бўлган Шох Нақшбанд кетди,

У давлати, миллати ва динининг йўл кўрсатувчи Шохи эди.

Туғилган ва ўлган маскани Орифон Қасри бўлгани учун

Қасри Ирфон унинг рехлати хисобига айланди.

Номаълум шоир томонидан ёзилган бу сатрлар, бир томондан, Хожа Бахоуддин Муҳаммад Нақшбанднинг (қ.с.) йўл кўрсатувчиларнинг Шоҳи эканини англатса, иккинчи томондан, унинг 791 йилда оламдан ўтганини билдиради.

Форс тилидан таржимон, изох ва шархлар муаллифи Гулчехра Наврўзова.

#### ТАХСИН ЁЗУВЧИ "НАҚШБАНД"

Бахоуддин Мухаммад ибн Мухаммад ал-Бухорий (1318-1389), Нақшбандия тариқатининг илк шайхи бўлиб, хижрий 718 (мартапрель 1318) йили Бухоро атрофидаги Қасри Орифон (Ундан авваллари Қасри Хиндувон) деган бир қишлоқда туғилган. Бу кишининг буюк шухрат қозонишига қарамасдан таржимаи холи ҳақида маълумот оз, у ҳақда баён қилинадиган манба ҳам бизгача етиб келган. Ўзини кўриб таниган шахслардан Салохиддин ибн Муборакнинг энг қимматли асари саналған "Анис ат-толибийн ва уддат ас-соликин" ("Толиблар дўсти ва йўловчи дастаги" унинг туркчага таржимасини Сулаймон Иззий бажарган, Истанбул, 1328) отли асарида берган маълумотлар хам жуда шубҳалидир. Шундайки, бу асарда Нақшбанднинг отасининг касбикори нима, ўзи нима билан шуғулланганлиги ҳақида, шу билан бирга асл исмини олган Накшбанд ном унга нима сабабдан берилганлиги хақида бирор маълумот ҳам йўқ. Ота-боболари орасида шуҳратли кимса бўлмаганлигига қарамай, кейинги томонидан унинг насабини ал-Имом Жаъфар ал-Содик деб хам битганлар. Шундайки, ўзини кўриб таниганлар томонидан ёзилган асарларда фахр билан қайд этилган холда насабини бунчалик бир исбот этилмаганлиги ва бунинг сўнгида уларга якинлаштириш эхтимолини қувватлаганлар ҳам бор. Нақшбанд лақаби эса бу тариқат-йўлнинг баъзи асосларига таяниб, бошқалар тарафидан берилган бўлиши эхтимолидан холи эмас. Негаки, "нақшчи" маъносига тўгри келадиган бу сўз "нақш" ва "банд" (нақш ва боғлаш) маъносига таяниб, уни зикр этишдан ҳосил бўлган таъсир – нақш, нақша ҳамда бунинг таъсири (яъни нақши) ўхшатилган сўзнинг бу маъноси шу тариқатнинг асосларидан бири бўлиб, муриднинг шайхга нисбатан доимо бир рухий боғлиқлигини ўзида сақлаган қандайдир робита билан алоқадорлиги эхтимоли бордек туюлади. Ўзидан олдин яшаган бир шайхнинг рухониятдан файз ўларок, унга нисбатан берилишини илгари сурган ва ўзини хам бу хилдаги хатти-харакатлари сабабли унга айни чокда Увайсий нисбати берилиши хам ажаб эмас.

Баҳоуддин Нақшбанд ҳали уч кунлик чақалоқлик чоғида Қасри Ҳиндувонга келган Хожа Муҳаммад Бобойи Самосий тарафидан маънавий авлодлигига қабул этилди. Шунга Хожа Муҳаммад болани

доимий тасаввуф йўлида тарбиялаб бориш ишини у пайтда доимо ёнида бўлиб юрган Саййид Амир Кулолга хавола этди. Бундан сўнгра то 18 ёшга қадар Нақшбанднинг тарбия ва тарзига доир манбаларда бирор бир маълумот йўқ. Шунда отасининг турли-туман тасаввуф ахли ва унинг арбоблари билан Нақшбандни таништириш ва уларнинг сухбатларидан фойдаланиш мақсади билан Самарқандга қадар олиб келганлигини назарга олса, унинг таълим ва тарбияси билан шуғулланганлиги аён бўлади. Бахоуддин Самарқанддан қайтган замон у ҳали 18 ёшда бўлган чоғидаёқ уйлантиришади. Бу орада Хожа Азизонга (вафоти 715/1315-16) илашган одамлар кийган юборилиши муносабати билан кулохдан унга хам фикрларига майли ортиб, унинг мизожида катта бир ўзгариш юз берди. Кўп ўтмай Хожа Амир Кулол Қасри Орифонга келди ва Самосийнинг васиятини эслаб, уни тасаввуфий тарбиялаш учун қабул қилди. Бу воқеадан сўнгра Амир Кулол Насаф (хозирги Қарши)га қайтади. Кўп ўтмай Нақшбанд Мир Кулол хазматида бориб, 7 йил ораси унинг хизматида бўлади. Шунда у зикр талқинини ва сулук адабини Амир Кулолдан ўрганади. Шуниси хам ўзининг бу йўлга фақат борки, киришига Абдулхолик Ғиждувонийнинг рухониятига бурчли эканлигини таъкидларди. Худди шундай, ўзини Амир Кулолга қарши қўйиб, Абдулхолиқ ал-Ғиждувонийга эргашиб, яширин зикр этишни устун кўриш фикрини қувватлайди. Асосан ўзининг Увайсий нисбаси берилишига сабаб хам яна аввал ўтган шайхнинг рухониятидан бир шаклда файз-қувват олганлиги бўлди. Яширинча зикр этиб юриш уни мудофаа этар деган умидда бўлган Нақшбанднинг бу ҳаракат тарзи Амир Кулол муридлари учун шикоят этишга бахона бўлди. Шуниси хам бор эдики, Амир Кулол ҳар турли йўл билан Нақшбанднинг бу ҳаттихаракатини тақдирлар, уни қўллаб-қувватлаб хам юрарди. Нихоят бир кун, Сухорда масжид қурилаётган пайтда уни қуришга келган беш юз чоғлиқ дарвишлар орасида Амир Кулол Бахоуддин Нақшбандга унинг бундан кейинги ҳатти-ҳаракатида озод эканнини, хох турк бўлсин, хох тожик бўлсин фойдали бўлган хар шайхдан файз олиши мумкинлигини сўзлади. "Рашахот" га кўра, Нақшбанд бундан кейин етти йил давомида Ориф Диггароний сухбатида бўлади. Ундан сўнгра хам вакт келиб яссавия тарикати шайхларидан бўлган Қусам Шайх ва Халил Ота билан танишди. Бир қанча вақт хукмдор хам бўлган Халил Ота хизматида, бир ривоятга кўра олти, бошқа ривоятга кўра 11 йил қолди. Бу хукмдор шайхни 747 (1347)ичи йилда йўқ қилиш борасида қилган қилғиликлардан анча руҳан эзилган Нақшбанд дунё ишларидан қўл ювиб барча ҳаттихаракатларидан хафсаласи пир бўлиб, нихоят Бухоро қишлоқларидан бўлган Ревартунга келиб жойлашди. Хатто у шайхлардан ташқари Мавлоно Бахоуддин Қишлоқий деган зотдан ҳам ҳадис ўқигани маълум. Нақшбанднинг бундан кейинги ҳаёти ҳақида маълумот ҳам йўк, шу билан бирга қайси вақтдан буён мустақил равишда тариқат маълум фаолиятини бошлагани эмас. Шундайки хам Кулолнинг 772(1370) йилда юз берган вафотидан бир оз аввал ўз муридларига, бундан кейин Накшбандга бўйсуниш кераклиги тўғрисидаги васиятида ҳамда Нақшбанднинг бу вақтдан анча илгари ундан айрилгани назарга олинса, унинг бу вақтга келиб анча-мунча тарафдорлар гурухи тўплай олгани маълум бўлади. Накшбанд камолотга эришгандан сўнг икки марта хаж қилди. У икки бор Хаж ўринбосарларидан ўзининг Мухаммад муридлари билан бирга Нишопурга жўнатади, ўзи эса Зайнуддин Абу Бакр ал-Тойибодий (вафоти 791/1388-89)ни зиёрат этиш учун Хиротга бориб, уч кун давомида бу шайх билан сухбатлашгандан сўнг Нишопурга ўтиб, уни кутиб турган дўстларига қўшилди. Хаждан қайтишда Бағдодга борди, ундан Марв тарафга йўл олди. Бу ерларда бир қанча вақт қолиб, Бухорога жўнади. Балки ўз тарафини ёйиш мақсадида қисқа вақтга ён тарафларга сафар қилиб турган бўлса-да, лекин Бухородан айрилмади. Шундай саёхатларининг бирида Сарахсда бўлган чоғида Хирот хукмдори Муиззуддин Хусайн (1331-1370) уни Хиротга даъват қилди. Бу хукмдор ва унинг оиласи тарафидан юборилган хадялар қабул қилинмаганлиги ва хозирланган турли-туман таомлардан емагани ва Хирот чўлларида нихоят даражада пажмурдахол бир қиёфада кезиши халқ орасида унинг шухратини яна хам ошириб юборди. Бухорода хох тасаввуф, хох бошқа сохалардаги йирик одамларнинг унинг теварак-атрофига тўпланиши бир қур дин аҳлларининг ғашига тегса ҳам, булар Нақшбанднинг дин ва тасаввуф сохасидаги кенг билими қаршисида мажбуран жим қолдилар.

Баҳоуддин Нақшбанд вафотидан бир кун олдин муридларига васият қилиб, ўринбосари бўлган Муҳаммад Порсога бўйсунишларини таъкидлаган. Шу билан у учинчи рабби ул аввал 791 (2 март 1389 й.) душанба куни 73 ёшида вафот этди ва ҳозир кўпчилик томонидан зиёрат этиладиган турбасига дафн этилди.

Кўпми озми бир ҳаёт кечирган Баҳоуддин Нақшбанд ҳаром нарсадан ўзини ўта даражада тияр, ҳадя келтирганларга ҳадя билан жавоб берар, аммо бу борада пайғамбар каби ҳатти-ҳаракатда

бўлишни ўзига эп кўрмасди. Меҳмонга кўп ҳурмат-эҳтиром кўрсатар, унинг кўнглига қараб, ҳатто зарур бўлса тутаётган рўзасини ҳам бузишга тайёр бўлиб турар ва шуни сўзлар эди, ҳайвонларни ҳам жуда севарди.

Яна табиатидаги ижобий бўлган кўп хусусиятларидан ташқари Бахоуддин Нақшбанд ўз фикр-мулохазасида Мухаммад ибн Али ибн ал-Хусайн ат-Термизий (вафоти 320/932) ва унинг асарларидан миннатдор эканини сўзлайдилар. Шундайки, унинг ўзи хам 789(1387) йилда 22 йилдан бери Хаким Термизий тариқатига боғлиқ бўлганини сўзлайдилар.

Баҳоуддин Нақшбанд яқинлари ва унинг ўринбосари Порсо тарафидан ва айрича баъзи таржимаи ҳолни баён этган манбаларда қайд этилган сўзлардан бошқа унинг бирор асарига ҳавола қиладиган маълумотлар учрамайди. Маъмун ибн Аҳмад ибн Иброҳим ал-Турнавий билан Муҳаммад ибн Мустафо ал-Ҳомидий тарафидан бажо келтирилган "Ал-Аврод ал-Баҳоийя" деб танилган манбанинг икки шарҳи мавжуд.

Нақшбандга ҳавола этиладиган ва ё ҳеч бўлмаса ундан сўнгра бу от билан шухрат топган тариқат излари ундан ҳам олдин Ғазнавийлар даврида (357-579/962-1183) учрайди. Баъзи асослари очиқ бўлган тариқат чинаккамига ўз шахсиятини Хожа Юсуф ал-Ҳамадоний (ваф. 535/1140)дан сўнг олди. Аҳли суннат ақидаларига боғлиқ бўлгани учунми одамларни халифалик борасида бир овоздан кўллаб-кувватлаши натижасида суннат ҳукмдорларининг рағбат ва ёрдамига манба бўлди. Шу билан бирга (Нақшбанд) Юсуф ал-Ҳамадонийнинг халифаларидан бўлиб, Аҳмад Яссавий тариқатини Мовароуннаҳрда, Абдулҳолиқ Ғиждувоний эса Хоразм ва Хуросонда ёйилишига ёрдам берди. Ал-Ғиждувонийнинг зикри хуфийи-яширин эслаши Аҳмад Яссавийнинг зикри жаҳрийи-очиқ эслашидан устун кўйиш сабаби билан тариқат мисоли икки қўл ҳолига келди ва бу қўллар келишган муҳитнинг урф ва ишонувчиларининг таъсири билан ҳам бир-биридан фарқли бўлган бир моҳият касб этди.

Бу орада бир қадар заифлашган Ғиждувоний асослари Баҳоуддин Нақшбанд тарафидан яна қайтадан жонлантирилди. Ҳақиқатда ҳам, Баҳоуддин Нақшбандга нисбатан бериладиган тариқатнинг маълум ва машҳур асосларидан бўлган ва шайҳдан олинган зикри қалб ва ёки дил билан давомли бўлиб такрорламоқ маъносида келадиган "Ёдкард" иборасида Тангридан бошқа нарсани тушунмаслик мақсади ила қалб эшигига кўз-қулоқ бўлиш маъносига тўғри келадиган "Нигоҳдошт", ожизлик ва паст табиатлилик билан

Тангрига қаратилган маъносига йўйиладиган "Ёддошт", Тангридан хабардор ўларок нафснинг кириб-чикишига нисбатан диккат килиш тўғри келадиган "Хуш дар дам", ажралишдан "назар эхтиёткорлик маъносига тўгри келадиган бар қадам", жамиятда инсон ўзини Тангри билан хис этишини ифода этадиган "Хилват дар анжуман", бериладиган сифатларга қараб илохий тавсифлар билан буюкламоқ маъносига тўғри келадиган "сафар дар ватан", хар бир оқшом чоғи кунлик аъмолларни хисоблаш маъносига замоний" "вукуфи келадиган ва калб келтириладиган эсланишларга эътибор бермок, яъни зикр тушган одам ич-ичдан хамда дархол 3,7,15 ва ёки 21 даъфа ва доимий равишда такрорлашдан иборат бўлган "вукуфи ададий" каби таъбир ва усуллар тамомила ал-Гиждувонийга оиддир.

Кўринишича, ал-Ғиждувоний асосларига содиқ қолган Баҳоуддин Нақшбанд ўз тариқатини увайсийлик ва робита каби икки асос билан кучайтирди. Бошқа тариқатлар аксига юриб, тариқат силсиласига Алининг ўрнига Абу Бакрни қўйиш ҳамда бошқаларда озгина бўлса-да, шиалик таъсирига берилмади.

Шу каби бир озгина бўлган фарклар етилган хисобга мухитнинг таъсирини олмаган. Айтиш мумкинки, Нақшбандга нисбат бериладиган тарикат Ғиждувонийдан (ваф. 575 ва ё 585/1179 ва ёки 1189) эътиборан Хожагон номини олган бир тариқатнинг давомидан иборатдир. Бу бериладиган нисбат Яссавий унга тарикатининг нақшбандийлик борасига таъсири бўлган.

Яна шуниси ҳам борки, Баҳоуддин Нақшбанд номи билан шуҳрат топган ва катта бир куч-қувватга эга бўлган бу тариқатнинг Ўрта Осиё, Хуросон ва унинг тевараклари аҳолисининг сунний мазҳабига ўтишига ҳам катта таъсири бўлди. Орадан кўп ўтмай Убайдуллоҳ Хожа Аҳрор (806-895/1403-1490)нинг ўринбосарлари бўлган ҳамда мулла Илоҳий Симовий номи билан шуҳрат топган Шайҳ Абдуллоҳ Илоҳий Симовий (ваф. 896/1490-91) воситаси билан Анатолийда (Туркия), Боқий Биллоҳ Кобулий (ваф. 1014/1605-6) тарафидан эса Ҳиндистонда кенг кўламда ёйилиши имконини ҳам олди.

Хиндистонда Мужаддидия деган от билан, ундан Хижоз, Ирок ва Сурия тарафларига ёйилди, кейинчалик Сурияда унинг Холидия деган тармоғи ташкил бўлиб, элга ёйилиб кетди.

(Турк тилидаги Ислом энциклопедиясидан мархум шаркшунос олим Абдусодик Ирисов таржимаси)

# **ХАЗРАТИ ХОЖАЙИ БУЗУРГХОЖА БАХОВУДДИН**ШОХИ НАКШБАНД, КУДДУСА СИРРУХУ ВАФОТИ ТАРИХИ ЗИКРИ

Ферузаранг тўққиз фалакнинг ягонаси, муқарнас анжом хожа Бахоулхақ вад-Дин Хазрати Шох Нақшбанд, қуддиса сирраху. Ул хазратнинг номи Мухаммад ибн Мухаммад Бухорийдир. Ул зот фарзандлик қабул назари Хазрати Хожа Бобойи Самосийдандир, тангри унинг сиррини мукаддас килсин. Хожа Накшбанд хар бир ғойиб борлиқ олам сахифасида унинг ботиний назарида зохир ва хозир кўринди. Кўп маротаба бир бечоранинг мушкулини кароматли бармоқлари ишораси, одатдан ташқари бўлган нохунлари имоси билан жуда осон ҳал қиларди. Ул валийлик қутбининг фалаги, авжининг қуёшининг қутблари орасида азалийсипехр шундай мартабада эдики, сатхис-само калиди бўларди. деса тарбиясини Хазрати қутбул-ақтоб Сайид Амир Кулолдан топган. вужуди тарбия топдики, хокий паймонасини корхонасида қорганди. "Инноллоху халақа билбашари мин тирабин адиман" ояти каримаси шундан ишорадир. Ул қолибни ибодат лангарида, риёзат оташида ва мужохидат танури оловида пиширилди, токи Илохий маърифат шароби булоғидан татингай. Вужуди иёри холис кумуши риёзат курасида шундай тобландики, хакикий ишлар асхоблари наздида икбол накши зарби (Накшбанд) билан маскук этилгай. Чунончи, Хазрати Махдуми Мавлоно Абдурахмон Жомий буюрадилар. Назм:

Сикка, ки дар Ясрибу Батҳо заданд, Навбати охир ба Бухоро заданд. Аз ҳатти он сикка нашуд баҳраманд, Жуз дили бенақши шаҳи Нақшбанд. Он гуҳари пок на ҳар жо бувад, Маъдани ў хоки Бухоро бувад.

Мазмуни:

Ясрибу Батҳода сўқилган тангани, Охирги навбатда Бухорода зарб этдилар. Ул танга хаттидан баҳраманд бўлмади, Шоҳи Нақшбанднинг бенақш дилидан ўзга. Ул пок гавҳар ҳар ерда бўлавермайди, Унинг маъдани Бухоро тупроғидадир. Санайи 791 ҳижрий (милодий 1389) йил эдики, ул фалаклар олами анжуманиниг шамъи, ҳужраи хилват истовчиларининг чироғи тупроққа айланди. Оқибати маҳмуд бўлган ул зотнинг туғилган масканлари Қасри Орифон эди. Дафн этилган жойлари ҳам шу ерда бўлди. Замон бандаларидан бири ул зот вафотига ушбу тарихни айтган. Тарих:

Рафт шоҳи Нақшбандон хожаи дунёву дин, Он, ки буди шаҳроҳи мулку миллат миллаташ. Маскану маъвои ў чун Қасри Орифон, "Қасри урфон" (791) з-он сабаб гардид соли риҳлаташ. Мазмуни:

Кетти ул шоҳи Нақшбанд, дунё ва дин хожаси, Ул мулку миллат шоҳроҳи эди, миллати. Маскану маъвоси Қасри Орифон бўлгани учун, "Қасри урфон" бўлди унинг вафоти санаси.

Шаҳардан бир милга яқин масофада жойлашгани сабабдан уни Қаъбайи муаззамдек зиёрат қиладилар. Илоҳо, ҳаммага бу равза тавофини насиб этгин!

Шарафиддин Роқимий. Тарихи Томм. (Тошкент. "Маънавият", 1998. 15-17-бетлар.)

# БАХО-АД-ДИН НАКШБАНД (Когон нохияси, XIV аср)

Баҳо-ал-ҳаққ-ва-д-дин ҳазратлари зикрида. (Ҳазратларининг исми шарифи) — Муҳаммад ибн Муҳаммад Нақшбанд — Оллоҳ Таъоло унинг руҳини муҳаддас қилсин.

(Хўжа Баҳо-ад-дин) ҳазратларининг шарафли насаби "Тўҳфат ал-ансоб" (китобида) бундай берилган: ҳазрат Баҳо-ал-Ҳаққ-ва-д-дин саййид Муҳаммад ибн саййид Муҳаммад Жалол-ад-дин Буҳорий ибн саййид Бурҳон ад-дин Холдор ибн саййид Абд-Оллоҳ ибн саййид Зайн-ал-обидин ибн саййид Шаъбон ибн саййид Бурҳон ибн саййид Маҳмуд Румий ибн саййид Исҳоқ, лаҳаби Илоҳ ибн саййид Таки ибн саййид Ҳалватий ибн саййид Фаҳр-ад-дин ибн саййид Маҳмуд Жоме ибн саййид Али Акбар ибн ҳазрат имом Али Таки ибн имом Муҳаммад Таки ибн ҳазрат имом Али Мусо ар-Ризо ва (ҳ.к.) насабининг оҳиригача.

Улуғ хўжа (Баҳо-ад-дин Нақшбанд) ҳазратлари — Оллоҳ унинг азиз сиррини муҳаддас ҳилсин-волида (она) томонидан Сиддиҳийдир.

Улуғ хўжа (Баҳо-ад-дин Нақшбанд) ҳазратлари болалик пайтида Бобо-йи Саммосий томонидан маънавий фарзандликка ҳабул ҳилинган.

У киши (хўжа Баҳо-ад-дин Нақшбанд) ҳазратларининг пири — саййид Амир Кулол (ҳазратларидирлар) — Оллоҳ унинг сиррини муҳаддас ҳилсин. Аммо (хўжа Баҳо-ад-дин) ҳаҳиҳий насаби бўйича увайсий бўлганлар. (Маънавий) тарбияни (у киши) Хўжа-йи (Жаҳон) Абд-ал-Холиҳ Гиждувоний — Оллоҳ раҳмати унинг устида бўлсин — руҳиятидан олганлар ва шунингдеҳ турҳ шайҳларидан суҳбатлар таъсири ва файзларини топганлар.

У (киши – хўжа Баҳо-ад-дин Нақшбанд)нинг бу (Хўжагон ва Нақшбандия) тариқатида Хўжа-йи Бузург (Улуғ Хўжа) ва Нақшбанд лақаби (бор)дир.

Хикоят бор, хўжа Ало-ад-дин Аттор (сўзи)дан — унинг сирри муқаддас бўлсин, қайсиким, ўз ҳолининг аввал даврида Улуғ Хўжа (Баҳо-ад-дин Нақшбанд) ҳазратларининг мулозимати (хизмати)да бўлганлар, (ҳикоят қилганларки, бир вақт) ҳужа Муҳаммад Дар-Оҳанин сўради: "Сизнинг юрагингиз қандай кайфиятга мойилдир?". (Хўжа Аттор) айтдилар: "Бу менга маълум эмас". У (Хўжа Дар-

Оханин) деди: Кўнгил менга икки-уч кунлик ойдек сезилади. Мен (ўз) кайфиятимни Хўжа (Баҳо-ад-дин)га арз (изҳор) қилдим; у киши менга буюрдиларки, дарвиш (ўз ҳаёт тарзи билан) ўз кўнглининг кайфиятини баён қилганлар; хўжа (Баҳо-ад-дин) ўша пайтда тик туриб, тўхтаган эдилар, менинг қадамимга қараб қадам қўйдилар; (шу пайт) менда улуғ кайфият пайдо бўлди: мен ўз вужудимнинг ҳамма зарраларини яққол кўрдим; у ҳолда мен ўзимга келгач, Хўжа (Баҳо-ад-дин) буюрдилар: "(Мана) бу — кўнгил кайфияти, (у бошқа ҳол-кайфият) эмас".

У киши (хўжа Баҳо-ад-дин)нинг туғилган ва дафн этилган жойи — Орифон даҳаси (қишлоғи), қайсиким, Буҳоро (шаҳри)дан бир тош узоқликдаги йўлдир, шарқ томонда.

У киши (хўжа Баҳо-ад-дин)нинг вафоти етти юз тўқсон биринчи (ҳижрий 791-милодий 1389) йилда (содир) бўлган — Оллоҳ унинг сиррини муҳаддас ҳилсин.

Носир-ад-Дин Тўра ибн Амир Музаффар ал-Ханафий ал-Бухорий. Хўжа Баҳо-ад-дин Нақшбанд ва у киши ҳазратларининг устозлари ҳамда муридлари. (Бухоро, 1993. 17-18-бетлар.) Б.Қазоқов таржимаси.

#### Сайид Ахмад Васлий НАЗМ УС-СИЛСИЛА

## У жанобдан жаноб Хожа Бахоуддин Нақшбанд қаддаса сиррахуга

Унга Нақшбанд мурид бўлгандан сўнг унинг мартабаси гардун (осмон)дан ошди.

У Бахо-ул-ҳақ вад-дин валининг олдида ҳар бир махфий иш ошкора эрди.

Унинг мартабаси осмонлардан ҳам юқори, Камтарин яшаш манзили хулди барин (биҳишт) эди.

Нозик жисмига жон киргани каби, Нури нисбат унинг қалбига ўтди.

Замирига нур жилвагар бўлгандан кейин, ботини Илм-ул-яқин марказига айланди.

Бир қараш билан еру кўкнинг (сирларини) кўрди, у денгиз остидан ойгача етди.

Хама пасту баланддан воқиф бўлиб,Хуллас, маъориф тахтига шоҳ бўлди.

Шоҳлик шуҳрати оламгир бўлди,

Унинг кўйига ёшу қари парвона бўлди. (Унинг ишқи-кўчасида ёшу қари айланар эрди).

Ориф кишилар ҳар тарафдан шунчалик чунон йиғилиб келдиларким, унинг қасрининг номи Қасри Орифон бўлди.

Дин мамлакатида у подшох бўлгандан сўнг, унинг фармонлари "балогардон" бўлди.

**Хазрати** Хожаи Жахонни пок рухи унинг сулукини пинхона таълим берди.

Хизри Набидан олган барча нарсани Нақшбанднинг замирига ўткарди (қўшди).

Унинг файзи билан Ер осмоннинг рашкини келтирди,

Хонақохи эса авлиёларнинг панохгохи бўлди.

Жаҳонда Султони Машойих бўлди, баланд файзли нуридан жаҳон мунаввар бўлди.

Хожаи Мушкулкушо деб нек ном олди, унинг эшигида шоху гадо бош урар эди.

Кўпдан кўп кишилар унинг-хайрхохи бўлиб, жону дил унинг ғуломига айланди.

Тошкент. Янги аср авлоди, 2001. 70-71-бетлар. Бадиа Мухиддинова таржимаси.

#### ФОЙДАЛАНГАН АДАБИЁТЛАР РЎЙХАТИ:

- 1. Каримов И. А. Юксак малакали мутахасислар тараққиёт омили. Т.: Узбекистон, 1995.
- 2. Каримов И.А. Ўзбекистоннинг сиёсий ижтимоий ва иктисодий истикболининг асосий тамойиллари: Ўзбекистон Республикаси Олий Мажлисининг биринчи сессиясидаги маъруза, 1995 йил 23 февраль. Т.: Ўзбекистон, 1996. Т.3.- Б. 3-54.
- 3. Каримов И.А. Юксак маънавиятсиз келажак йўқ: "Маънавият ва маърифат" республика жамоатчилик маркази рахбарияти хамда бошқаруви аъзолари билан учрашувида сўзлаган нутқ, 1996 йил 4 сентябрь.- Т.: Ўзбекистон, 1997 Т.5 Б. 147-150.
- 4. Каримов И.А. Баркамол авлод Ўзбекистон тараққиётининг пойдевори: Ўзбекистон Республикаси Олий Мажлиси !Х сессиясида сўзланган нутқи, 1997 йил 29 август. // Баркамол авлод Ўзбекистон тараққиётининг пойдевори. Т.: Шарқ, 1997.
- 5. Каримов И.А. Ўзбекистон XXI аср бўсағасида: хавфсизликка тахдид, барқарорлик шартлари ва тараққиёт кафолатлари.-Т.: Ўзбекистон, 1997. 327 б.
- 6. Каримов И. А. Тарихий хотирасиз келажак йўқ.Т.: Шарқ, 1998.
- 7. Каримов И. А. Оллох қалбимизда, юрагимизда. Т.: Ўзбекистон. 1999.
- 8. Каримов И. А. Озод ва обод Ватан, эркин ва фаровон ҳаёт пировард маўсадимиз.Т.: Ўзбекистон, 2000.
- 9. Каримов И. А. Миллий истиклол мафкураси халк эътикоди ва буюк келажакка ишончдир. Т.,"Ўзбекистон", 2000.
- 10. Каримов И.А. Ўзбекистон XXI асрга интилмокда. Т., "Ўзбекистон", 2000.
- 11. Каримов И.А. Юксак маънавият енгилмас куч. Т.: Маънавият, 2008.
- 12. Абул Муҳсин Муҳаммад Боқир ибн Муҳаммад Али Баҳоуддин Балогардон. Т.: Ёзувчи, 1993.
- 13. Азизиддин Насафий. Зубдат ул-хакойик (Хакикатлар каймоги). Н.Комилов тарж. Т.: «Камалак», 1996.
- 14. Аликулов X. Гуманистик мерос ва шахс маънавий камолоти. Т.: Фалсафа ва хукук институти нашриёти, 2006. 59 б.
- 15. Алишер Навоий. Насоимул муҳаббат. Мукаммал асарлар тўплами. 17 том. Т.: Фан, 2001.

- 18. Бухорий С.С. Икки юз етмиш етти пир. Бухоро: Бухоро, 2006.
- 19. Дурдона. Мир Кулол ва Шохи Нақшбанд мақомотларидан. // Таржимон. Садриддин Салим Бухорий, Исроил Субҳоний Т.: "Шарқ" 1993. 75 бет.
- 20. Зикри қалб султони (Бадиий, тарихий тўплам) 1-қисм. /тўпловчи ва таржимон Ибодат Ражабова. "Бухоро" нашриёти 2003. 187 Б.
- 21. Имом Абу Абдураҳмон ас-Суллами. Табақоти суфиййа. Т.: Ўзбекистон Республикаси Фанлар академияси "Фан" нашриёти, 2004. 91 Б.
- 22. Ислом. Энциклопедия:. A-X / 3.Хусниддинов тахрири остида Т.: Ўзбкистон миллий энциклопедияси. Давлат илмий нашриёти, 2003.
- 23. Комил инсон хакида турт рисола. Фаридиддин Аттор, Султон Валад, Азизиддин Насафий, Хусайн Воиз Кошифий ижодидан намуналар. /Форс-тожик тилидан Н.Комилов тарж. Т.: "Маънавият" 1997.
- 24. Комилов Н. Тасаввуф ёки комил инсон ахлоқи.К.1.Т.: "Ёзувчи",1996.
- 25. Комилов Н. Тавхид асрори. Иккинчи китоб. Т.: "Узбекистон", 1999.
- 26. Махмуд Асъад Жўшон. Ислом, тасаввуф ва ахлок. /таржимон ва сўнгеўз муаллифи Сайфиддин Сайфуллох. Т.: Истиклол. 238 Б.
- 27. Махдуми Аъзам. Рисолаи вужудия (Вужуд ҳақида рисола) /Таржимон, тўпловчи ва мақолалар муаллифи Наврўзова Г.Н., Зоиров Э.Х. Бухоро: Бухоро, 2006. 99 бет.
- 28. Мудрость суфиев /Пер. с персид. О.М.Ястребовой, Ю.А.Иоаннесяна, Б.М.Бабаджанова. СПб.: Азбука; Петербургское Востоковедение, 2001. 448 с.
- 29. Наврузова Г. Накшбандия тасаввуфий таълимоти ва баркамол инсон тарбияси. Т.: Фан, 2005. 232 б.
- 30. Наврўзова Г.Н. Нақшбандия камолот йўли. Т.: Фан, 2007. 189 бет.

- 31. Наврўзова Г.Н. Бахоуддин Нақшбанд таълимотининг ёшлар тариясидаги ахамияти. Бухоро: Бухоро, 2008. 40 бет.
- 32. Наврўзова Г.Н., Зоиров Э.Х., Юнусова Г.С. Тасаввуфда инсон ва унинг камолоти масаласи. Т.: Фалсафа ва хукук институти, 2006. 133 бет.
- 33. Наврўз-зода Б.Н. "Инсонни иктисодий камолоти боскичлари, даражалари ва макоми" Бухоро Давлат Университети "Илмий ахборотномаси". 2005-2.
- 34. Сафо Очил. Мустақллик маънавияти ва тарбия асослари.Т.: Ўқитувчи,1997.
- 35. Тримингем Ж.С. Суфийские ордены в исламе // Перевод с англ. А.А.Ставиской, под редакцией с предисл. О.Ф.Акимугкина. Москва. Наука Глав.ред.вост.лит-ры, 1989.
- 36. Фалсафа: қомусий луғат (Тузувчи ва масъул муҳаррир Қ.Назаров) Т.: "Шарқ" нашриёт матбаа акциядорлик компанияси. Бош таҳририяти, 2004.
- 37. Шайх Нажмиддин Кубро. Тасаввуфий ҳаёт.// Таржимон ва нашрга тайёрловчи Иброҳим Ҳаққул, Азиза Бектош. Т.: Моворауннахр, 2004 й 263 бет.
- 38. Шарипова О. Абдулхолиқ Ғиждувоний ҳаёти ва тасаввуфий мероси. Т.: Фан, 2008. 118 бет.
- 39. Фахриддин Али Сафий. Рашахот (Оби ҳаёт томчилари)Т.: Абу Али ибн Сино номидаги тиббиёт нашриёти, 2003. 535 бет.
- 40. Хожа Муҳаммад Ориф ар-Ревгарий. Орифнома. //Таржимон Садриддин Салим Буҳорий, Исроил Субҳоний. Т.: Наврўз, 1994. 16 бет.
- 41. Хожа Юсуф Хамадоний. Инсон ва коинот хакида рисола. Абдухолик Гиждувоний – макомоти Юсуф Хамадоний. Т.:2003.
- 42. Хожа Юсуф Хамадоний. Хаёт мезони. (Рутбат ул-ҳаёт) /Таржимон ва сўзбоши муаллифлари Сайфидин Сайфуллоҳ, Нодирхон Хасан. Т.: Янги аср авлоди. 2003. 64 бет.
- 43. Холмўминов Ж. Жомий ва вахдат ул-вужуд таълимоти. Т.: Ўзбекистон миллий энциклопедияси, 2008. 235 бет.
- 44. Ғаззолий, Имом Абу Хомид Муҳаммад ибн Муҳаммад. Иҳёу улумид-дин. Биринчи китоб. Т.: Мовароуннаҳр, 2003.
- 45. Ғиждувоний Абдухолиқ. Васиятнома. // Зикри Қалб Султони (Бадиий, тарихий тўплам) /Тўпловчи ва таржимон Ибодат Ражабова. 1-қисм. Бухоро: "Бухоро", 2003. 151-153 бетлар.
- 46. Хамиджон Хомидий. Тасаввуф алломалари. Т.: «Шарк», 2004.-208 б.

#### мундарижа

| КИРИШ                                          | 3         |
|------------------------------------------------|-----------|
| І.БАХОУДДИН НАҚШБАНДНИНГ ТАРЖИМАИ ХОЛИ         | 24        |
| 1.БАХОУДДИННИНГ ЗУХУРГА КЕЛИШИГА ОИД           |           |
| БАШОРАТЛАР                                     | 24        |
| 2.ТАВАЛЛУД ТОПИШИ ХАКИДА                       | 27        |
| 3.БАХОУДДИН НАҚШБАНД НАСАБИ                    | 28        |
| 4.БАХОУДДИНГА ТАРБИЯ БЕРГАН УСТОЗЛАР           | 29        |
| 5.БАХОУДДИН НАКШБАНДНИНГ УВАЙСИЙ ЭКАНЛИ        | ГИ        |
| ХАКИДА                                         | 35        |
| 6.НАҚШБАНД ВАФОТИ ХАҚИДА                       | 39        |
| ІІ.БАХОУДДИН НАҚШБАНД – КОМИЛ ИНСОН.           | 44        |
| 1.БАХОУДДИН НАКШБАНДНИНГ РУХИЙ КАМОЛОТ         |           |
| ЙЎЛЛАРИ                                        | 44        |
| 2.БАХОУДДИННИНГ КАМОЛОТ ДАРАЖАСИ               | 52        |
| 3.ШОХ НАҚШБАНД: МАЗМУН МОХИЯТ                  | 55        |
| 4.БАХОУДДИН БАЛОГАРДОН                         | 61        |
| 5.МАШРАБ БАХОУДДИН НАҚШБАНД ХУСУСИДА           | <b>70</b> |
| ІІІ.БАХОУДДИН НАҚШБАНД ИМОМ БУХОРИЙ ИЗДОШ      | И         |
| СИФАТИДА                                       | <b>74</b> |
| IV.БАХОУДДИН НАКШБАНД ТАЪЛИМОТИ                | 89        |
| 1.БУНЁДКОР ҒОЯЛАР                              | 89        |
| 2."МУЛК" ВА "МАЛИК" ТУШУНЧАСИ                  | 92        |
| 3.ҚАЛБ СОҒЛИГИ - ТАН СОҒЛИГИ                   | 96        |
| 4.ХАЛОЛ ЛУКМА МАСАЛАСИ                         | 100       |
| 5.ВАҚТНИНГ ҚАДРИ                               | 104       |
| 6.ЛАДУНИЙ ИЛМ САБОКЛАРИ                        | 109       |
| 7. "ВАЛИЙ" ТУШУНЧАСИ                           | 114       |
| V. МАНБАЛАР ТИЛГА КИРГАНДА                     | 122       |
| 1 "АНИСАТ - ТОЛИБИН" АСАРИНИНГ БУХОРО          |           |
| НУСХАСИ                                        | 122       |
| 2.«МАҚОМОТИ ХАЗРАТ ХОЖА НАҚШБАНД»              | 128       |
| 3.«РИСОЛАИ КУДСИЯ» - БАХОУДДИН НАКШБАНД        |           |
| ТАЪЛИМОТИГА ОИД МАНБА                          | 130       |
| 4. "КАНЗ АЛ ИБОД ФИ ШАРХ АЛ АВРОД" АСАРИДА ТАН | ЗБА       |
| ТУШУНЧАСИ                                      | 135       |
| ХУЛОСА                                         | 139       |
| ИЛОВАЛАР                                       | 142       |
| ФОЙЛА ПАНГАН АЛАБИЁТ ПАР РЎЙХАТИ.              | 170       |

#### Наврўзова Гулчехра Неъматовна

#### БАХОУДДИН НАКШБАНД

Бухоро озик-овкат ва енгил саноат технологияси институти Илмий кенгаши томонидан нашрга тавсия этилган.

МУХАРРИР: К.Норматов

КОМПЬЮТЕРЧИ: Р.Джумаев

МУСАХХИХ: Р.Джумаев

Мазкур рисола Ўзбекистон Республикаси Фанлар Академияси хузуридаги Фалсафа ва хукук институти нашриётида чоп этиш учун тайёрланди

Босишга рухсат этилди: 11.02.2009. Буюртма №138 Бичими 84/108. Хажми 10 босма табок. Адади 300

«Texno-tasvir» босмахонасида чоп этилди.